L >
o

Antropocene :

Jurnal Penelitian Ilmu Humaniora
Vol. 5 No. 3 Tahun 2025 | Hal. 97 — 105

Analisis Nilai Karakter Fagogoru pada Masyarakat Pesisir Bicoli dalam

Bingkai Cultural Moral Knowing, Feeling, and Action
Alyan Amran *!, Sartika Samad %, Masayu Gay »*", Julia Ismail >, Wa Ode Murima La Ode

Alumu &3

2 Institut Sains dan Kependidikan Kie Raha Maluku Utara, Indonesia
®Universitas Bumi Hijrah, Indonesia

¢ Institut Agama Islam Negeri Ternate, Indonesia

3 masayugey@isdikkieraha.ac.id*

*korespondensi penulis

Informasi artikel

: ABSTRAK

Received:

15 November 2025;
Revised:

17 Desember 2025;
Accepted:

24 Desember 2025.

Kata-kata kunci:
Karakter Fagogoru;
Masyarakat Pesisir
Bicoli;
Pengetahuan
Moral,

Perasaan Moral,
Tindakan Moral.

Fagogoru bukan sekadar warisan budaya simbolik, tetapi sistem nilai yang hidup dan bekerja
sebagai sumber pembentukan karakter kolektif. Namun, dalam konteks masyarakat pesisir
Bicoli yang menghadapi modernisasi, mobilitas penduduk, dan melemahnya praktik adat,
keberlanjutan enkulturasi nilai ini mulai menghadapi tantangan. Meskipun penting, kajian
akademik mengenai karakter berbasis budaya lokal Fagogoru melalui kerangka moral Lickona
masih terbatas, khususnya dalam hubungannya dengan kerangka moral global seperti moral
knowing, moral feeling, dan moral action, serta wacana moral ecology dan cultural moral
formation. Penelitian ini bertujuan mengkaji bagaimana nilai Fagogoru berfungsi sebagai
mekanisme enkulturasi karakter yang mengintegrasikan moral knowing, moral feeling, dan
moral action. Menggunakan pendekatan etnografi interpretatif hermeneutika budaya melalui
observasi partisipatif, wawancara mendalam, dan dokumentasi. Hasil menunjukkan bahwa
Fagogoru bekerja sebagai ekologi moral yang mengintegrasikan pengetahuan normatif, afeksi
komunal, dan tindakan sosial, yang direproduksi melalui narasi genealogis, sanksi sosial, serta
praktik adat keagamaan. Secara teoretis, penelitian ini menegaskan bahwa nilai lokal berfungsi
sebagai living moral system yang adaptif, sekaligus memberikan kontribusi pada penguatan
konsep moral ecology dan cultural moral formation melalui model pembinaan karakter
berbasis komunitas yang menopang kohesi sosial dan ketahanan budaya.

ABSTRACT

Keywords:
Fagogoru
Character Values;
Coastal Bicoli
Community;
Moral Knowing;
Moral Feeling;
Moral Action.

An Analysis of Fagogoru Character Values in the Coastal Community of Bicoli through the
Lens of Cultural Moral Knowing, Feeling, and Action. Fagogoru is not merely a symbolic
cultural heritage but a living value system that functions as a source of collective character
formation. However, within the coastal community of Bicoli—currently facing modernization,
population mobility, and the weakening of customary practices—the sustainability of this value
enculturation has begun to encounter significant challenges. Despite its importance, scholarly
studies on Fagogoru-based character development through Lickona’s moral framework
remain limited, particularly in relation to broader global discourses such as moral knowing,
moral feeling, moral action, as well as moral ecology and cultural moral formation. This study
aims to examine how Fagogoru values function as a mechanism of character enculturation
that integrates moral knowing, moral feeling, and moral action. Employing an interpretive
ethnographic approach grounded in cultural hermeneutics through participant observation,
in-depth interviews, and documentation, the findings reveal that Fagogoru operates as a moral
ecology that integrates normative knowledge, communal affect, and social action, reproduced
through genealogical narratives, social sanctions, and customary—religious practices.
Theoretically, this study affirms that local cultural values function as an adaptive living moral
system, while simultaneously contributing to the strengthening of the concepts of moral
ecology and cultural moral formation through a community-based character development
model that reinforces social cohesion and cultural resilience.

Copyright © 2025 (Alyan Amran, dkk). All Right Reserved

How to Cite: Amran, A., Samad, S., Gay, M., Ismail, J., & Alumu, W. O. M. L. O. (2025). Analisis Nilai Karakter
Fagogoru pada Masyarakat Pesisir Bicoli dalam Bingkai Cultural Moral Knowing, Feeling, and

Action. Antropocene :
https://doi.org/10.56393/antropocene.v5i3.3747

Jurnal Penelitian Ilmu Humaniora, 5(3), 97-105.

This work is licensed under a Creative Commons Attribution-ShareAlike 4.0 International License.
Allows readers to read, download, copy, distribute, print, search, or link to the full texts of its

articles and allow readers to use them for any other lawful purpose. The journal hold the
copyright.



https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Antropocene : Jurnal Penelitian Ilmu Humaniora, 5 (3) 2024 Hal 97-105
Analisis Nilai Karakter Fagogoru pada Masyarakat Pesisir Bicoli dalam Bingkai Cultural Moral Knowing, Feeling, and Action
Alyan Amran !, Sartika Samad 2, Masayu Gay °, Julia Ismail ¢, Masayu Gay °

Pendahuluan

Masyarakat Pesisir Bicoli, Maluku Utara, memiliki struktur budaya yang kuat dan terikat oleh sistem
nilai lokal, termasuk Fagogoru. Sebagai tradisi, Fagogoru tidak hanya berfungsi sebagai identitas genealogis,
melainkan kerangka moral hidup yang mengatur cara berpikir, bertindak, dan berinteraksi selaras dengan
Hertzke (1998). Nilai-nilainya mewujud dalam norma saling menghormati, solidaritas, prinsip keseimbangan
dengan alam, penyelesaian masalah, dan gotong royong. Dalam perspektif (Berkes, 2012), nilai-nilai tersebut
bekerja sebagai collective conscience yang meneguhkan solidaritas sosial, sedangkan Koentjaraningrat
(2009) memahaminya sebagai bagian dari sistem budaya yang mengarahkan perilaku dan tata hidup
masyarakat. Hofstede (2001) menekankan bahwa nilai-nilai tradisional bisa bertransformasi atau beradaptasi
ketika individu menghadapi tuntutan sosial dan globalisasi.

Pemaknaan Fagogoru sebagai sistem nilai hidup sejalan dengan pandangan Maulan at all, (2025)
bahwa simbol bukan sekadar representasi, tetapi mengandung makna sosial budaya yang turut
membentuk identitas dan praktik, termasuk praktik nilai dalam masyarakat serta Susen (2024) yang
memahami budaya sebagai sistem makna yang hidup, bukan sekadar deskripsi normatif semata. Karena
itu, penting untuk tidak berhenti pada deskripsi normatif nilai, tetapi menelusuri bagaimana nilai
tersebut benar-benar diinternalisasi secara kognitif, dialami secara emosional, dan diwujudkan dalam
tindakan sosial (Narvaez & Lapsley, 2009).

Dalam perspektif Lickona (2009) karakter individu dapat ditelaah melalui tiga dimensi, yakni
moral knowing (pengetahuan moral), moral feeling (perasaan moral), dan moral action (tindakan
moral). Moral knowing adalah pemahaman seseorang terhadap nilai dan norma yang berlaku. Moral
feeling berkaitan dengan keterikatan emosional yang membuat seseorang menghargai dan berkomitmen
pada nilai tersebut. Sementara itu, moral action merupakan penerapan nilai dalam tindakan nyata.
Kerangka ini menjadi dasar penelitian karena membantu melihat bagaimana nilai-nilai karakter seperti
falgali (tolong menolong), faisayang (saling mengasihi), faidaile (mengikut sertakan), fantene (saling
memberi), faisiling (saling mengingatkan), fasigaro (ajakan kebersamaan) sebagai penanda ikatan
emosional dan genealogis tidak hanya dipahami sebagai aturan. Namun, dihayati dan diwujudkan
sebagai bagian dari karakter kolektif dalam kehidupan masyarakat.

Kerangka konsep Lickona tersebut di atas menjadi pijakan penelitian karena memungkinkan
analisis terhadap bagaimana nilai-nilai Fagogoru berfungsi bukan hanya sebagai sistem norma, tetapi
sebagai proses perwujudan karakter kolektif. Fagogoru memiliki nilai karakter universal yang meliputi
ngaku re rasai (persaudaraan), budi re bahasa (budi dan bahasa), sopan re hormat (kesantunan dan
penghormatan), dan falgali (gotong royong). Nilai-nilai ini merepresentasikan karakter kolektif yang
menegaskan individu sebagai bagian integral dari kesatuan sosial. Selaras dengan Suwignyo (2019),
bahwa nilai tradisi telah dikonstruksi sebagai legasi kewargaan sosial. Dengan demikian, penelitian ini
memfokuskan diri pada bagaimana nilai tersebut diketahui, dirasakan, dan dipraktikkan oleh
masyarakat pesisir Bicoli.

Penelitian mengenai budaya Fogogoru di Halmahera Tengah, Maluku Utara masih jarang
dilakukan. Beberapa yang dilakukan terbatas pada aspek historis, nilai, dan genealogis. Misalnya,
Sipahelut (2021) menyoroti Fagogoru sebagai simbol identitas genealogis dan penanda hubungan
kekerabatan antar wilayah Maba-Patani-Weda. Ajam et al. (2023) meneliti kearifan lokal di masyarakat
Halmahera Tengah dalam pemetaan sumber daya alam di daratan berdasarkan letak atau lokasinya.
Kemudian penelitian mengenai prespektif masyarakat tentang semboyan mari moi ngone futuru dan
strategi internalisasinya dalam mayarakat Maluku Utara, menemukan nilai persatuan, kesatuan, gotong
royong, tanpa pamrih, dan kebersamaan atau kekeluargaan (Ibrahim et al., 2023)

Kajian-kajian sebelumnya mengenai Fagogoru umumnya masih berfokus pada aspek historis,
kekerabatan, atau fungsi simbolik dalam membentuk identitas genealogis masyarakat Maba—Patani—
Weda. Penelitian semacam ini penting, tetapi belum menyentuh dimensi pedagogis dan proses
internalisasi nilai sebagai karakter. Dengan kata lain, studi sebelumnya belum menjelaskan bagaimana

98 https://journal.actual-insight.com/index.php/antropocene



Antropocene : Jurnal Penelitian Ilmu Humaniora, 5 (3) 2024 Hal 97-105
Analisis Nilai Karakter Fagogoru pada Masyarakat Pesisir Bicoli dalam Bingkai Cultural Moral Knowing, Feeling, and Action
Alyan Amran !, Sartika Samad 2, Masayu Gay °, Julia Ismail ¢, Masayu Gay °

nilai Fagogoru dipahami (knowing), dirasakan (feeling), dan diwujudkan dalam tindakan (action) oleh
masyarakat dalam kehidupan sehari-hari. Selain itu, secara demografis, ketiga penelitian di atas
memiliki ruang lingkup yang luas. Perbedaan lain, yaitu pendekatan dan teori yang digunakan. Dengan
kata lain, belum spesifik mengenai nilai-nilai karakter Fagogoru diinternalisasi, dirasakan, dan
dipraktikkan, serta menggunakan kerangka moral Lickona (moral knowing-moral feeling-moral
action).

Berdasarkan paparan di atas, penelitian ini secara eksplisit mengajukan persoalan: (1) bagaimana
nilai-nilai Fagogoru dipahami, dihayati, dan dipraktikkan dalam kehidupan masyarakat Bicoli saat ini;
dan (2) sejauh mana nilai tersebut berfungsi sebagai mekanisme pembentukan karakter dalam
perubahan sosial yang berlangsung. Kerangka moral Lickona digunakan bukan sekadar sebagai teori
yang diadopsi, melainkan sebagai perspektif analitik dialogis untuk menelaah kesesuaian, ketegangan,
dan potensi pengayaan antara konsep moral knowing—feeling—action dengan realitas moral berbasis
budaya lokal. Dengan demikian, penelitian ini tidak hanya menguji relevansi teori Barat dalam konteks
lokal, tetapi juga berupaya memberi sumbangan bagi perluasan wacana pembentukan karakter dalam
kerangka moral berbasis komunitas dan budaya.

Metode

Penelitian ini menggunakan pendekatan etnografi interpretatif untuk menafsir makna nilai,
simbol, dan praktik sosial Fagogoru sebagaimana dipraktikkan masyarakat, mengikuti konsep thick
description Geertz (1973) dan prinsip intersubjektivitas dalam positionality peneliti sebagaimana
dijelaskan Emerson, Fretz, dan Shaw (2011). Peneliti memosisikan diri sebagai pengamat-partisipan
yang secara reflektif menyadari potensi bias, jarak budaya, serta relasi kuasa, sehingga proses
interpretasi dilakukan melalui dialog berkelanjutan antara perspektif peneliti dan makna yang
dikonstruksi oleh masyarakat. Penelitian lapangan dilaksanakan bulan Juli — Oktober 2025 di Desa
Bicoli, Halmahera Tengah, Maluku Utara—sebuah komunitas adat yang relevan untuk etnografi
berbasis konteks (Spradley, 2016). Informan dipilih secara purposive dan diperluas melalui snowball
(Bernard, 2018), meliputi tokoh adat, tokoh agama, tokoh masyarakat, pemuda, dan warga sebagai
representasi struktur sosial Fagogoru. Data dikumpulkan melalui wawancara mendalam semi-
terstruktur, observasi partisipatif sesuai prinsip keterlibatan langsung Hammersley dan Atkinson
(2019), serta dokumentasi melalui arsip adat, foto ritual, dan catatan lapangan. Analisis dilakukan
secara tematik dan hermeneutis mengikuti Ricoeur (1991), kemudian melalui tahapan reduksi,
penyajian, dan penarikan kesimpulan sebagaimana Miles, Huberman, dan Saldafia (2014). Validitas
data diperkuat dengan triangulasi sumber, teknik, dan waktu sesuai kerangka frustworthiness dari
Lincoln dan Guba (1985).

Hasil dan Pembahasan

Temuan pada Tabel 1 menunjukkan bahwa pengetahuan moral masyarakat Bicoli mengenai
Fagogoru tidak beroperasi sebagai pengetahuan deklaratif yang statis, melainkan sebagai sistem makna
yang membentuk pola berpikir, menata relasi sosial, dan mengarahkan tindakan kolektif. Temuan
lapangan menunjukkan bahwa masyarakat Pesisir Desa Bicoli, termasuk tokoh adat, tokoh agama, dan
warga—memahami Fagogoru sebagai identitas kultural yang diwarisi secara turun-temurun. Fagogoru
dipersepsikan bukan sekadar simbol tradisi, tetapi pedoman hidup kolektif yang mengatur relasi sosial,
praktik musyawarah, penyelesaian konflik, serta kewajiban menjaga alam dan ruang hidup.

Data pada Tabel 1 menunjukkan bahwa masyarakat memahami Fagogoru sebagai identitas budaya
yang menyatukan komunitas Gamrange melalui nilai-nilai dasar seperti syukur, penghormatan leluhur,
dan gotong royong. Pemahaman ini tercermin dalam norma harmoni, musyawarah, dan tanggung jawab
ekologis yang tetap dipraktikkan dalam kehidupan sosial. Simbol-simbol seperti falgali, faisayang,
faidaile, fantene, faisiling, dan fasigaro memperkuat ikatan emosional dan genealogis masyarakat.
Identitas sebagai Gamrange tidak hanya dipahami sebagai penanda genealogis, tetapi menjadi dasar
legitimasi nilai seperti falgali, faisayang, faidaile, fantene, faisiling, dan fasigaro yang menstrukturkan

99 https://journal.actual-insight.com/index.php/antropocene



Antropocene : Jurnal Penelitian Ilmu Humaniora, 5 (3) 2024 Hal 97-105
Analisis Nilai Karakter Fagogoru pada Masyarakat Pesisir Bicoli dalam Bingkai Cultural Moral Knowing, Feeling, and Action
Alyan Amran !, Sartika Samad 2, Masayu Gay °, Julia Ismail ¢, Masayu Gay °

kewajiban moral antaranggota komunitas. Dengan demikian, terdapat relasi fungsional antara identitas,
norma dan praktik sosial yang membentuk ekologi moral Fagogoru.

Tabel 1. Moral Knowing Fagogoru

Fokus Nilai Bentuk Pemahaman Masyarakat
Identitas budaya dan warisan =~ Fagogoru sebagai dasar identitas sosial masyarakat Gamrange
leluhur (Maba, Patani, Weda).

Syukur, penghormatan leluhur, persatuan, kasih sayang, dan gotong

Nilai dasar hidup bersama
royong.

Kewajiban menjaga harmoni, musyawarah, konservasi alam, dan
tanggung jawab kolektif.

Nilai falgali (tolong menolong), faisayang (saling mengasihi),
faidaile (mengikut sertakan), fantene (saling memberi), faisiling
(saling mengingatkan), fasigaro (ajakan kebersamaan) sebagai
penanda ikatan emosional dan genealogis.

Sistem norma adat/keagamaan

Simbol pemersatu

Beradasarkan data yang dihimpun dari tokoh adat (Tad), tokoh masyarakat (TM), dan tokoh agama
(TA) menyatakan bahwa nilai Fagogoru “mencakup identitas, warisan hidup; syukur, hormat leluhur
dan alam, gotong royong, persatuan, kasih sayang, dan kearifan lokal” (Tad, Wawancara, 2025).
Fagogoru merupakan “filosofi hidup; rukun, saling membantu, persaudaraan melalui tradisi adat (7M,
wawancara, 2025). Berfungsi sebagai “pengikat persaudaraan tiga negeri (Maba-Patani-Weda):
falgali, faisayang, faidaile, fantene, faisiling, dan fasigaro” (TA, wawancara, 2025).

Bahwa budaya merupakan sistem makna yang dihidupi dalam praktik, bukan semata simbol
abstrak sejalan dengan pemikiran Bourdieu (1977), yang menyatakan bahwa nilai moral terinternalisasi
melalui habitus, yaitu disposisi tubuh dan sosial yang membentuk kecenderungan perilaku. Analisis ini
memperkuat klaim bahwa kearifan lokal dapat berfungsi bukan hanya sebagai bahan ajar pasif,
melainkan sebagai moral ecology yang menggerakkan proses enkulturasi nilai (temuan lapangan).
Konsep ini selaras dengan studi-studi yang menegaskan bahwa integrasi kearifan lokal dapat
memperkaya dimensi afektif dan praksis, misalnya, penelitian Ati & Gay (2022); Hanifa & Aryanti
(2025); dan dengan Kvamme (2018) nilai-nilai tradisional berdampak pada karakter dan identitas.

Nilai perasaan moral tampak dalam sensitivitas emosional masyarakat terhadap praktik dan
pelanggaran nilai Fagogoru. Warga menunjukkan rasa bangga, memiliki, dan bertanggung jawab
terhadap keberlangsungan nilai adat. Ketika nilai Fagogoru dilanggar, muncul kekecewaan,
keprihatinan, bahkan kemarahan, yang mengindikasikan bahwa Fagogoru masih menjadi standar etis
dalam kehidupan sosial. Dari sisi dinamika, pemahaman moral ini tidak bersifat statis, melainkan terus
diperbarui melalui dialog antargenerasi, ritual adat, interaksi keseharian, dan penyelesaian persoalan
sosial yang menuntut musyawarah dan tanggung jawab bersama. Dengan pola demikian, Fagogoru
bekerja bukan sekadar sebagai simbol kultural normatif, tetapi sebagai moral ecology yang hidup, di
mana pengetahuan moral terjalin dengan ikatan emosional dan praktik sosial sehingga menghasilkan
komitmen moral yang stabil sekaligus adaptif terhadap perubahan sosial.

Tabel 2. Moral Feeling Fagogoru
Respons Emosional Deskripsi Manifestasi
Kepedulian terhadap anggota masyarakat yang
mengalami kesulitan.
Rasa memiliki identitas budaya Kebanggaan pada tradisi dan sejarah Gamrange.
Kekecewaan dan kemarahan ketika nilai Fagogoru
diabaikan.
Kehadiran Fagogoru menciptakan perlindungan,
kenyamanan, dan harmoni sosial.

Empati dan tanggung jawab sosial

Reaksi terhadap pelanggaran adat

Rasa aman dan kehangatan sosial

Tabel 2 dirangkum dari respons emosional yang muncul dalam wawancara dan diskusi kelompok
(FGD). Temuan ini menunjukkan bahwa dimensi perasaan moral tidak hanya menjadi pelengkap aspek
knowing, tetapi merupakan fondasi penting yang memastikan nilai tidak berhenti sebagai pengetahuan
deklaratif, melainkan benar-benar dihidupi dan diinternalisasi. Kategori respons disusun untuk
mengidentifikasi pola perasaan moral masyarakat terhadap pemeliharaan nilai Fagogoru dan reaksi

100 https://journal.actual-insight.com/index.php/antropocene


https://reference-global.com/search?commonSearchText=%22Kvamme,%20Ole%20Andreas%22

Antropocene : Jurnal Penelitian Ilmu Humaniora, 5 (3) 2024 Hal 97-105
Analisis Nilai Karakter Fagogoru pada Masyarakat Pesisir Bicoli dalam Bingkai Cultural Moral Knowing, Feeling, and Action
Alyan Amran !, Sartika Samad 2, Masayu Gay °, Julia Ismail ¢, Masayu Gay °

mereka terhadap pelanggaran adat. Respons emosional masyarakat mengindikasikan bahwa nilai
Fagogoru tidak hanya diketahui secara kognitif, tetapi juga dijiwai. Warga menunjukkan kebanggaan
terhadap tradisi, rasa memiliki identitas Gamrange, dan kepekaan terhadap pelanggaran adat. Ketika
terjadi pelanggaran nilai, muncul ekspresi kekecewaan atau kemarahan, yang menandai fungsi
Fagogoru sebagai standar etis kolektif. Dengan kata lain, Fagogoru berfungsi sebagai skema emosional
kolektif yang membentuk sensitivitas moral masyarakat.

Tabel 2 tidak hanya mendeskripsikan jenis respons emosional, tetapi juga memperlihatkan struktur
afektif masyarakat yang menopang keberlanjutan nilai Fagogoru. Respon empatik, kebanggaan
identitas, serta kemarahan terhadap pelanggaran adat memperlihatkan bahwa Fagogoru bekerja sebagai
standar etis kolektif yang diakui secara emosional dan bukan sekadar normatif.

Hasil wawancara Bapak Marhaban M. Cuana, “kecewa dan marah jika fagogoru dilanggar,
tanggung jawab, rasa memiliki terhadap identitas budaya” (Tad, wawancara, 2025). Informan lain,
Ruslia Abdullah, menyatakan bahwa “ada sangksi adat, merasa bertanggung jawab, dan tolong
menolong” (TM, wawancara, 2025). Data ini memperlihatkan bahwa emosi bukan reaksi spontan,
melainkan bagian dari mekanisme sosial yang secara sadar dipelihara melalui tradisi, narasi budaya,
dan sistem sanksi dan beririsan kuat dengan literatur yang menunjukkan efektivitas pendekatan berbasis
kearifan lokal dalam memperkuat internalisasi nilai. Sakti et al. (2024) menunjukkan bahwa integrasi
kearifan lokal dalam konteks pendidikan atau pembinaan sosial hanya efektif apabila nilai tersebut
dihidupi melalui praktik kehidupan sehari-hari. Dengan demikian, temuan ini tidak sekadar
mengonfirmasi teori sebelumnya, tetapi memberikan bukti empiris bahwa internalisasi nilai berbasis
budaya bekerja melalui keterjalinan aspek emosional, sosial, dan ritual.

Temuan Fagogoru di Bicoli mendukung argumen bahwa nilai-nilai Fagogoru berperan sebagai
sumber narasi identitas dan praktik kolektif yang memfasilitasi enkulturasi moral. Dengan memosisikan
temuan ini dalam kerangka diskursus moral berbasis komunitas (community-based moral formation),
Fagogoru dapat dipahami sebagai ekologi moral yang menjaga kesinambungan nilai melalui ikatan
emosional, rasa memiliki, dan komitmen kolektif masyarakat. Temuan ini sekaligus menguatkan posisi
penelitian bahwa moral feeling bukan sekadar dimensi psikologis individual, tetapi konstruk sosial-
budaya yang dikonstruksi secara sadar dalam komunitas.Sejalan dengan itu, Alhadar et al. (2024) dan
Sipahelut (2021) menegaskan bahwa ritual adat, sistem simbol, dan mekanisme sanksi sosial di
Halmahera berfungsi sebagai media enkulturasi moral. Hal ini memperkuat validitas temuan lapangan
terkait representasi nilai dan mekanisme pemeliharaannya.

Sama seperti data Tabel sebelumnya, data pada tabel 3 berikut diperoleh melalui observasi
partisipatif dalam kegiatan gotong royong, ritual adat, aktivitas keagamaan, serta wawancara dengan
warga lintas generasi. Tujuannya adalah mengidentifikasi bentuk tindakan moral yang mencerminkan
implementasi nilai Fagogoru dalam praktik sosial sehari-hari. Tindakan moral terlihat melalui praktik
nyata yang mencerminkan nilai Fagogoru dalam keseharian. Masyarakat menunjukkan tindakan gotong
royong, memberikan nasihat kepada generasi muda, menjaga kebersihan lingkungan desa dan situs-
situs adat, serta menyelesaikan masalah melalui musyawarah dan pendekatan kekeluargaan. Tindakan
ini memperlihatkan bahwa nilai karakter Fagogoru tidak hanya diketahui dan dirasakan, tetapi
diwujudkan dalam perilaku kolektif.

Tabel 3. Moral Action Fagogoru

Bentuk Tindakan Contoh Praktik Sosial

Gotong royong Bakti sosial, membantu kegiatan adat, mendukung warga yang
mengalami kesulitan

Penguatan nilai adat/keagamaan Nasihat antar generasi, pengingat konsekuensi pelanggaran,
partisipasi dalam upacara adat/keagamaan

Penyelesaian konflik Musyawarah untuk mufakat, mengedepankan kedamaian
Tanggung jawab ekologis Menjaga lingkungan alam yang dianggap sakral dan bernilai
historis

Tabel 3 menunjukkan bahwa nilai Fagogoru terjawentahkan dalam tindakan sosial sehari-hari,
mulai dari gotong royong, penguatan adat serta tradisi keagamaan, penyelesaian konflik melalui
musyawarah, hingga keharusan menjaga lingkungan. Seluruh tindakan ini mengkespresikan komitmen
bersama dalam menjaga harmoni, kebersamaan, dan keberlanjutan hidup komunitas. Ketiga dimensi
karakter di atas menunjukkan sistem nilai moral yang aktif dalam kehidupan masyarakat Desa Bicoli.

101 https://journal.actual-insight.com/index.php/antropocene



Antropocene : Jurnal Penelitian Ilmu Humaniora, 5 (3) 2024 Hal 97-105
Analisis Nilai Karakter Fagogoru pada Masyarakat Pesisir Bicoli dalam Bingkai Cultural Moral Knowing, Feeling, and Action
Alyan Amran !, Sartika Samad 2, Masayu Gay °, Julia Ismail ¢, Masayu Gay °

Nilai tersebut diketahui (knowing), dijiwai (feeling), dan diimplemnetasikan (action), sehingga
terinternalisasi sebagai dasar karakter sosial dan identitas kultural masyarakat Pesisir Desa Bicoli.

Hasil wawancara Marhaban M. Cuana “bahwa menjaga kebersihan, membantu acara adat,
mengingatkan ajaran fagogoru, gotong royong memberishkan lingkungan desa dan area sakral” (Tad,
wawancara, 2025). Fagogoru diimpementasikan dalam berbagai kegiatan atau masalah “menyelesaikan
masalah dengan kepala dengan kepala dingin, membantu masyarkat yang kesulitan, mengingatkan
konsekuensi pelanggaran” (Tokoh Pemuda, wawancara, 2025). Ketiga responden secara konsisten
mewujudkan nilai-nilai Fagogoru melalui tindakan moral dalam kehidupan sehari-hari, baik kepedulian
lingkungan dan partisipasi adat, aktif bergotong royong, dan mengedepankan penyelesaian masalah
secara damai serta membantu warga yang membutuhkan. Secara keseluruhan, nilai syukur,
kebersamaan, dan tanggung jawab sosial tampak hidup dalam praktik nyata mereka.

Implikasi dari keselarasan ini adalah bahwa enkulturasi karakter berbasis kearifan lokal dapat
efektif manaka didesain dalam kerangka pedagogik yang bersifat partisipatoris dan kontekstual. Hal ini
konsisten dengan teori praktik sosial Lave & Wenger (1991). Artinya, keberhasilan integrasi kearifan
lokal bergantung terhadap proses pembiasaan sosial, partisipasi komunitas, dan reproduksi makna
melalui pengalaman bersama. Temuan lapangan menguatkan hal ini dengan menunjukkan bahwa
kedalaman internalisasi nilai-nilai Fagogoru terjadi melalui ritual keluarga, keterlibatan dalam kegiatan
adat/keagamaan, dan praktik gotong-royong, tidak melalui instruksi verbal semata.

Pada titik ini, temuan penelitian tidak berhenti pada afirmasi kerangka Lickona (knowing—feeling—
action), tetapi menegosiasi dan mengoreksinya. Lickona berangkat dari asumsi individualistik khas
pendidikan moral Barat, dengan penckanan pada agensi personal. Namun, konteks Fagogoru
memperlihatkan bahwa moralitas tidak sekadar berada dalam diri individu, melainkan tumbuh dalam
jejaring relasi, struktur sosial, dan ikatan emosional komunal. Dengan demikian, integrasi nilai tidak
dapat sepenuhnya dipahami melalui model pembentukan karakter berbasis individu, tetapi melalui
dinamika kolektif yang membingkai subjektivitas moral masyarakat.

Temuan ini menunjukkan proses kognitif sosial di mana pengetahuan nilai diartikulasikan lewat
cerita leluhur dan nomenklatur budaya (Berzonsky, 2011; Mazurek, 2024). Kedua, afeksi kolektif dan
sanksi sosial, seperti reaksi emosional (keprihatinan, kemarahan terhadap pelanggaran adat) sejelan
dengan konsep regulasi moral kolektif (Durkheim & Fields, 1995), sekaligus memperkuat basis
identitas kelompok. Menurut Ostrom (1990) sanksi sosial informal fungsinya mempertegas norma. Di
sinilah konsep “moral ecology” menjadi relevan sebagai kerangka analitik mandiri. Moralitas Fagogoru
tidak hanya terbentuk melalui pendidikan formal atau internalisasi nilai individual, tetapi melalui
ekosistem moral yang mencakup: (1) narasi budaya dan simbol kolektif yang memproduksi makna; (2)
mekanisme sosial seperti sanksi, legitimasi adat, dan otoritas moral; (3) pengalaman emosional bersama
yang membangun rasa memiliki; serta (4) praktik sosial yang terus-menerus mereproduksi nilai.
Ekologi moral ini memperlihatkan bahwa keberlanjutan nilai tidak ditentukan oleh kesadaran moral
tunggal, melainkan oleh interaksi antara struktur sosial, emosi kolektif, praktik ritual, dan identitas
budaya. Dengan demikian, Fagogoru bukan sekadar kasus penerapan teori karakter, tetapi menawarkan
perluasan teoretis mengenai bagaimana moralitas dikonstruksi, dipelihara, dan dinegosiasikan dalam
masyarakat kolektif.

Pemertahanan nilai karakter fagogoru merefleksikan moral feeling yang memperkuat kepatuhan
normatif melalui tekanan sosial dan internalisasi rasa memiliki. Hal ini mendukung kajian mengenai
emosi moral sebagai standar internalisasi norma (Haidt, 2012). Ketiga, ritual praktik dan gotong royong,
seperti aktivitas nyata (membersihkan lingkungan desa, membantu acara adat/keagamaan, musyawarah
penyelesaian konflik) merupakan perwujudan moral action. Praktik-praktik ini tidak hanya
memecahkan masalah fungsional. Namun juga melatih kebiasaan moral dan kapasitas kewilayahan
kolektif, sekaligus membentuk habitus nilai (Bell, 1991; Sosis & Alcorta, 2003), mempertegas modal
sosial (Putnam, 2000), serta menjaga kepatuhan moral secara kolektif (Triandis, 1995).

Simpulan
Penelitian ini menunjukkan bahwa Fagogoru pada masyarakat Desa Bicoli berfungsi sebagai
ekologi moral yang mengintegrasikan dimensi moral knowing, moral feeling, dan moral action

102 https://journal.actual-insight.com/index.php/antropocene



Antropocene : Jurnal Penelitian Ilmu Humaniora, 5 (3) 2024 Hal 97-105
Analisis Nilai Karakter Fagogoru pada Masyarakat Pesisir Bicoli dalam Bingkai Cultural Moral Knowing, Feeling, and Action
Alyan Amran !, Sartika Samad 2, Masayu Gay °, Julia Ismail ¢, Masayu Gay °

sebagaimana dirumuskan oleh Lickona. Fagogoru tidak hanya hadir sebagai sistem simbol atau warisan
historis, melainkan sebagai nilai yang dihidupi dalam praktik sosial sehari-hari. Identitas komunal, rasa
memiliki, dan perilaku kolektif seperti gotong royong dan musyawarah terinternalisasi melalui ritual
adat, narasi genealogis, mekanisme sanksi sosial, dan partisipasi komunal. Dengan demikian,
internalisasi nilai terjadi melalui proses enkulturasi yang bersifat embodied, relasional, dan kontekstual.
Secara teoretis, temuan ini tidak hanya mengafirmasi kerangka Lickona, tetapi juga memperluasnya
dengan menegaskan bahwa model knowing—feeling—action yang pada dasarnya berorientasi pada
individu perlu dibaca ulang dalam konteks budaya kolektif. Kontribusi baru penelitian ini adalah
menempatkan kearifan lokal sebagai inti pembentuk moral ecology, bukan sekadar ilustrasi budaya.
Ekologi moral Fagogoru menunjukkan bahwa pembentukan karakter tidak berdiri pada level individu,
melainkan pada jaringan relasional, otoritas adat, pengalaman emosional bersama, dan praktik sosial
yang berulang. Dengan demikian, penelitian ini menawarkan kerangka konseptual alternatif bahwa
karakter terbentuk melalui ekosistem moral komunal yang mengikat identitas, emosi moral, dan
tindakan kolektif secara simultan. Inilah posisi kebaruan penelitian ini dalam diskursus pendidikan
karakter. Secara praktis, temuan menyarankan tiga langkah implementatif: (1) mendokumentasikan
narasi Fagogoru sebagai bahan ajar kontekstual untuk memperkuat moral knowing; (2) memfasilitasi
kegiatan partisipatif (ritual mini, kerja bakti, musyawarah) agar moral action menjadi kebiasaan sosial;
dan (3) melibatkan tokoh adat dan keluarga dalam proses pendidikan untuk memperkuat moral feeling.
Keterbatasan penelitian ini tidak hanya terletak pada cakupan geografis yang terbatas pada Desa Bicoli
dan sifat kualitatif yang tidak memungkinkan generalisasi statistik, tetapi juga pada kemungkinan
bahwa ekologi moral Fagogoru bersifat dinamis dan tidak tunggal sehingga membutuhkan pembacaan
kontekstual. Oleh karena itu, direkomendasikan penelitian lanjutan berupa: (a) studi komparatif antar-
negeri Gamrange untuk melihat variasi negosiasi nilai; (b) studi longitudinal untuk menelusuri
perubahan antar-generasi; dan (c) pengembangan konseptual lanjutan mengenai moral ecology berbasis
kearifan lokal untuk diuji pada konteks pendidikan formal dan nonformal.

Referensi

Ajam, M. R., Ahmad, 1., Sumarkarman, A., Abdulrahman, S., & Hairullah, B. (2023). Local Wisdom
of Natural Resource Management in Communities Around the Mine in Central Halmahera
Regency. Journal of Social Science, 4(1), 282-293. https://doi.org/10.46799/jss.v4i1.517

Alhadar, M., Rahmat, R., Assagaf, F., & Khitab, W. M. (2024). Exploring the Intersection of Religion
and Culture: A Phenomenological Inquiry into the Cokaiba Tradition among the Fagogoru
Community in Central Halmahera Regency. Tribakti: Jurnal Pemikiran Keislaman, 35(1), 79-94.
https://doi.org/10.33367/tribakti.v35i1.4227

Ati, S., & Gay, M. (2022). Pendidikan Karakter melalui Metafora dan Nilai Budaya Sastra Lisan
Dolabololo. Scaffolding: Jurnal Pendidikan Islam Dan Multikulturalisme, 4(3), 445-455.
https://doi.org/10.37680/scaffolding.v4i3.1987

Bell, C. (1991). Ritual Theory, Ritual Practice. Oxford University Press.

Berkes, F. (2012). Sacred ecology (3rd ed). Routledge.

Bernard, H. R. (2018). Research methods in anthropology: Qualitative and quantitative approaches
(Sixth Edition). Rowman & Littlefield.

Berzonsky, M. D. (2011). A Social-Cognitive Perspective on Identity Construction. In S. J. Schwartz,
K. Luyckx, & V. L. Vignoles (Eds.), Handbook of Identity Theory and Research (pp. 55-76).
Springer. https://doi.org/10.1007/978-1-4419-7988-9 3

Bourdieu, P. (1977). Outline of a Theory of Practice (R. Nice, Trans.). Cambridge University Press.
https://doi.org/10.1017/CBO9780511812507

Durkheim, E., & Fields, K. E. (1995). The elementary forms of religious life. Free Press.

Emerson, R. M., Fretz, R. 1., & Shaw, L. L. (2011). Writing ethnographic fieldnotes (2nd ed). The
University of Chicago Press.

Geertz, C. (1973). The interpretation of cultures: Selected essays. Basic Books.

Haidt, J. (2012). The righteous mind: Why good people are divided by politics and religion (1st ed).

103 https://journal.actual-insight.com/index.php/antropocene



Antropocene : Jurnal Penelitian Ilmu Humaniora, 5 (3) 2024 Hal 97-105
Analisis Nilai Karakter Fagogoru pada Masyarakat Pesisir Bicoli dalam Bingkai Cultural Moral Knowing, Feeling, and Action
Alyan Amran !, Sartika Samad 2, Masayu Gay °, Julia Ismail ¢, Masayu Gay °

Pantheon Books.

Hammersley, M., & Atkinson, P. (2019). Ethnography: Principles in practice (Fourth edition).
Routledge.

Hanifa, Y. N., & Aryanti, T. (2025). Game-Based Learning With Traditional Games: Integration of
Local Wisdom to Strengthen Character Education. International Development.

Hertzke, A. D. (1998). The Theory of Moral Ecology. The Review of Politics, 60(4), 629-660.
https://doi.org/10.1017/S003467050005083X

Hofstede, G. H. (2001). Culture’s consequences: Comparing values, behaviors, institutions, and
organizations across nations (2nd ed). Sage Publications.

Ibrahim, A., Bau, S. O., & Safi, J. (2023). Mari Moi Ngone Futuru Sebagai Identitas Kultural: Makna
Dan Imlementasinya Dalam Kehidupan Masyarakat Maluku Utara. Waskita: Jurnal Pendidikan
Nilai Dan Pembangunan Karakter, 7(1), 81-92.
https://doi.org/10.21776/ub.waskita.2023.007.01.6

Koentjaraningrat. (2009). Pengantar ilmu Antropologi (Cet. 9, ed. rev). Rineka Cipta.

Kvamme, O. A. (2018). The Significance of Context: Moral Education and Religious Education Facing
the Challenge of Sustainability. Discourse and Communication for Sustainable Education, 8(2),
24-37. https://doi.org/10.1515/dcse-2017-0013

Lave, J., & Wenger, E. (1991). Situated Learning: Legitimate Peripheral Participation. Cambridge
University Press.

Lickona, T. (2009). Educating for Character: How Our Schools Can Teach Respect and Responsibility.
Random House Publishing Group.

Lincoln, Y. S., & Guba, E. G. (1985). Naturalistic inquiry. Sage Publications.

Mazurek, E. (2024). Intergenerational Transmission of Wisdom Through Family Narratives: A
Qualitative Analysis of Emerging Adults’ Perspective. The Qualitative Report, 29(9), 2454-2471.
https://doi.org/10.46743/2160-3715/2024.7649

Mesoudi, A., & Whiten, A. (2008). The multiple roles of cultural transmission experiments in
understanding human cultural evolution. Philosophical Transactions of the Royal Society B:
Biological Sciences, 363(1509), 3489-3501. https://doi.org/10.1098/rstb.2008.0129

Miles, M. B., Huberman, A. M., & Saldafa, J. (2014). Qualitative data analysis: A methods sourcebook
(Edition 3). Sage.

Narvaez, D., & Lapsley, D. K. (2009). Chapter 8 Moral Identity, Moral Functioning, and the
Development of Moral Character. In Psychology of Learning and Motivation (Vol. 50, pp. 237—
274). Elsevier. https://doi.org/10.1016/S0079-7421(08)00408-8

Ostrom, E. (1990). Governing the Commons: The Evolution of Institutions for Collective Action.
Cambridge University Press.

Putnam, R. D. (2000). Bowling Alone: The Collapse and Revival of American Community. Simon and
Schuster.

Ricceur, P., & Riceeur, P. (1991). From text to action. Northwestern University Press.

Sakti, S. A., Endraswara, S., & Rohman, A. (2024). Revitalizing local wisdom within character
education through ethnopedagogy apporach: A case study on a preschool in Yogyakarta. Heliyon,
10(10), €31370. https://doi.org/10.1016/j.heliyon.2024.¢31370

Sipahelut, H. R. (2021). Falsafah Fagogoru:Konstruksi Teologi Perdamaian- Kontekstual di Halmahera
Tengah. ARUMBAE: Jurnal Ilmiah Teologi Dan Studi Agama, 3(1), 101-121.
https://doi.org/10.37429/arumbae.v3i1.606

Sosis, R., & Alcorta, C. (2003). Signaling, solidarity, and the sacred: The evolution of religious
behavior. Evolutionary Anthropology: Issues, News, and Reviews, 12(6), 264-274.
https://doi.org/10.1002/evan.10120

Spradley, J. P. (2016). Participant observation. Waveland Press.

Susen, S. (2024). The Interpretation of Cultures: Geertz Is Still in Town. Sociologica, 18(1), 25-63.
https://doi.org/10.6092/issn.1971-8853/18664

Suwignyo, A. (2019). Gotong royong as social citizenship in Indonesia, 1940s to 1990s. Journal of
Southeast Asian Studies, 50(3), 387-408.

Triandis, H. C. (1995). Individualism & collectivism. Westview Press.

104 https://journal.actual-insight.com/index.php/antropocene



