
Antropocene :  

Jurnal Penelitian Ilmu Humaniora 
Vol. 5 No. 3 Tahun 2025 | Hal. 97 – 105 

DOI :   

 

 

 

This work is licensed under a Creative Commons Attribution-ShareAlike 4.0 International License. 

Allows readers to read, download, copy, distribute, print, search, or link to the full texts of its 

articles and allow readers to use them for any other lawful purpose. The journal hold the 

copyright. 

 

Analisis Nilai Karakter Fagogoru pada Masyarakat Pesisir Bicoli dalam 

Bingkai Cultural Moral Knowing, Feeling, and Action 
Alyan Amran a, 1, Sartika Samad a, 2, Masayu Gay a, 3*, Julia Ismail b, 4, Wa Ode Murima La Ode 

Alumu c, 5 
a Institut Sains dan Kependidikan Kie Raha Maluku Utara, Indonesia 
b Universitas Bumi Hijrah, Indonesia 
c Institut Agama Islam Negeri Ternate, Indonesia 
3 masayugey@isdikkieraha.ac.id* 

*korespondensi penulis 

Informasi artikel  : ABSTRAK 

Received:  

15 November 2025; 

Revised:  

17 Desember 2025;  

Accepted:  

24 Desember 2025. 

 Fagogoru bukan sekadar warisan budaya simbolik, tetapi sistem nilai yang hidup dan bekerja 

sebagai sumber pembentukan karakter kolektif. Namun, dalam konteks masyarakat pesisir 

Bicoli yang menghadapi modernisasi, mobilitas penduduk, dan melemahnya praktik adat, 

keberlanjutan enkulturasi nilai ini mulai menghadapi tantangan. Meskipun penting, kajian 

akademik mengenai karakter berbasis budaya lokal Fagogoru melalui kerangka moral Lickona 

masih terbatas, khususnya dalam hubungannya dengan kerangka moral global seperti moral 

knowing, moral feeling, dan moral action, serta wacana moral ecology dan cultural moral 

formation. Penelitian ini bertujuan mengkaji bagaimana nilai Fagogoru berfungsi sebagai 

mekanisme enkulturasi karakter yang mengintegrasikan moral knowing, moral feeling, dan 

moral action. Menggunakan pendekatan etnografi interpretatif hermeneutika budaya melalui 

observasi partisipatif, wawancara mendalam, dan dokumentasi. Hasil menunjukkan bahwa 

Fagogoru bekerja sebagai ekologi moral yang mengintegrasikan pengetahuan normatif, afeksi 

komunal, dan tindakan sosial, yang direproduksi melalui narasi genealogis, sanksi sosial, serta 

praktik adat keagamaan. Secara teoretis, penelitian ini menegaskan bahwa nilai lokal berfungsi 

sebagai living moral system yang adaptif, sekaligus memberikan kontribusi pada penguatan 

konsep moral ecology dan cultural moral formation melalui model pembinaan karakter 

berbasis komunitas yang menopang kohesi sosial dan ketahanan budaya.  

Kata-kata kunci: 

Karakter Fagogoru;  

Masyarakat Pesisir 

Bicoli;  

Pengetahuan 

Moral; 

Perasaan Moral; 

Tindakan Moral. 

 

  ABSTRACT 

Keywords: 

Fagogoru 

Character Values; 

Coastal Bicoli 

Community; 

Moral Knowing; 

Moral Feeling; 

Moral Action. 

 

 An Analysis of Fagogoru Character Values in the Coastal Community of Bicoli through the 

Lens of Cultural Moral Knowing, Feeling, and Action. Fagogoru is not merely a symbolic 

cultural heritage but a living value system that functions as a source of collective character 

formation. However, within the coastal community of Bicoli–currently  facing modernization, 

population mobility, and the weakening of customary practices–the sustainability of this value 

enculturation has begun to encounter significant challenges. Despite its importance, scholarly 

studies on Fagogoru-based character development through Lickona’s moral framework 

remain limited, particularly in relation to broader global discourses such as moral knowing, 

moral feeling, moral action, as well as moral ecology and cultural moral formation. This study 

aims to examine how Fagogoru values function as a mechanism of character enculturation 

that integrates moral knowing, moral feeling, and moral action. Employing an interpretive 

ethnographic approach grounded in cultural hermeneutics through participant observation, 

in-depth interviews, and documentation, the findings reveal that Fagogoru operates as a moral 

ecology that integrates normative knowledge, communal affect, and social action, reproduced 

through genealogical narratives, social sanctions, and customary–religious practices. 

Theoretically, this study affirms that local cultural values function as an adaptive living moral 

system, while simultaneously contributing to the strengthening of the concepts of moral 

ecology and cultural moral formation through a community-based character development 

model that reinforces social cohesion and cultural resilience. 

Copyright © 2025 (Alyan Amran, dkk). All Right Reserved 

How to Cite: Amran, A., Samad, S., Gay, M., Ismail, J., & Alumu, W. O. M. L. O. (2025). Analisis Nilai Karakter 

Fagogoru pada Masyarakat Pesisir Bicoli dalam Bingkai Cultural Moral Knowing, Feeling, and 

Action. Antropocene : Jurnal Penelitian Ilmu Humaniora, 5(3), 97–105. 

https://doi.org/10.56393/antropocene.v5i3.3747 

https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


https://journal.actual-insight.com/index.php/antropocene 

 

 
98 

 

 

Antropocene : Jurnal Penelitian Ilmu Humaniora, 5 (3) 2024 Hal 97–105 

Analisis Nilai Karakter Fagogoru pada Masyarakat Pesisir Bicoli dalam Bingkai Cultural Moral Knowing, Feeling, and Action 

Alyan Amran 1, Sartika Samad 2 , Masayu Gay 3, Julia Ismail 4, Masayu Gay 5 

 

 Pendahuluan 

Masyarakat Pesisir Bicoli, Maluku Utara, memiliki struktur budaya yang kuat dan terikat oleh sistem 

nilai lokal, termasuk Fagogoru. Sebagai tradisi, Fagogoru tidak hanya berfungsi sebagai identitas genealogis, 

melainkan kerangka moral hidup yang mengatur cara berpikir, bertindak, dan berinteraksi selaras dengan 

Hertzke (1998). Nilai-nilainya mewujud dalam norma saling menghormati, solidaritas, prinsip keseimbangan 

dengan alam, penyelesaian masalah, dan gotong royong. Dalam perspektif (Berkes, 2012), nilai-nilai tersebut 

bekerja sebagai collective conscience yang meneguhkan solidaritas sosial, sedangkan Koentjaraningrat 

(2009) memahaminya sebagai bagian dari sistem budaya yang mengarahkan perilaku dan tata hidup 

masyarakat. Hofstede (2001) menekankan bahwa nilai-nilai tradisional bisa bertransformasi atau beradaptasi 

ketika individu menghadapi tuntutan sosial dan globalisasi.  

Pemaknaan Fagogoru sebagai sistem nilai hidup sejalan dengan pandangan Maulan at all, (2025) 

bahwa simbol bukan sekadar representasi, tetapi mengandung makna sosial budaya yang turut 

membentuk identitas dan praktik, termasuk praktik nilai dalam masyarakat serta Susen (2024) yang 

memahami budaya sebagai sistem makna yang hidup, bukan sekadar deskripsi normatif semata. Karena 

itu, penting untuk tidak berhenti pada deskripsi normatif nilai, tetapi menelusuri bagaimana nilai 

tersebut benar-benar diinternalisasi secara kognitif, dialami secara emosional, dan diwujudkan dalam 

tindakan sosial (Narvaez & Lapsley, 2009). 

Dalam perspektif Lickona (2009) karakter individu dapat ditelaah melalui tiga dimensi, yakni 

moral knowing (pengetahuan moral), moral feeling (perasaan moral), dan moral action (tindakan 

moral). Moral knowing adalah pemahaman seseorang terhadap nilai dan norma yang berlaku. Moral 

feeling berkaitan dengan keterikatan emosional yang membuat seseorang menghargai dan berkomitmen 

pada nilai tersebut. Sementara itu, moral action merupakan penerapan nilai dalam tindakan nyata. 

Kerangka ini menjadi dasar penelitian karena membantu melihat bagaimana nilai-nilai karakter seperti 

falgali (tolong menolong), faisayang (saling mengasihi), faidaile (mengikut sertakan), fantene (saling 

memberi), faisiling (saling mengingatkan), fasigaro (ajakan kebersamaan) sebagai penanda ikatan 

emosional dan genealogis tidak hanya dipahami sebagai aturan. Namun, dihayati dan diwujudkan 

sebagai bagian dari karakter kolektif dalam kehidupan masyarakat.  

Kerangka konsep Lickona tersebut di atas menjadi pijakan penelitian karena memungkinkan 

analisis terhadap bagaimana nilai-nilai Fagogoru berfungsi bukan hanya sebagai sistem norma, tetapi 

sebagai proses perwujudan karakter kolektif. Fagogoru memiliki nilai karakter universal yang meliputi 

ngaku re rasai (persaudaraan), budi re bahasa (budi dan bahasa), sopan re hormat (kesantunan dan 

penghormatan), dan falgali (gotong royong). Nilai-nilai ini merepresentasikan karakter kolektif yang 

menegaskan individu sebagai bagian integral dari kesatuan sosial. Selaras dengan Suwignyo (2019), 

bahwa nilai tradisi telah dikonstruksi sebagai legasi kewargaan sosial. Dengan demikian, penelitian ini 

memfokuskan diri pada bagaimana nilai tersebut diketahui, dirasakan, dan dipraktikkan oleh 

masyarakat pesisir Bicoli. 

Penelitian mengenai budaya Fogogoru di Halmahera Tengah, Maluku Utara masih jarang 

dilakukan. Beberapa yang dilakukan terbatas pada aspek historis, nilai, dan genealogis. Misalnya, 

Sipahelut (2021) menyoroti Fagogoru sebagai simbol identitas genealogis dan penanda hubungan 

kekerabatan antar wilayah Maba-Patani-Weda. Ajam et al. (2023) meneliti kearifan lokal di masyarakat 

Halmahera Tengah dalam pemetaan sumber daya alam di daratan berdasarkan letak atau lokasinya. 

Kemudian penelitian mengenai prespektif masyarakat tentang semboyan mari moi ngone futuru dan 

strategi internalisasinya dalam mayarakat Maluku Utara, menemukan nilai persatuan, kesatuan, gotong 

royong, tanpa pamrih, dan kebersamaan atau kekeluargaan (Ibrahim et al., 2023)  

Kajian-kajian sebelumnya mengenai Fagogoru umumnya masih berfokus pada aspek historis, 

kekerabatan, atau fungsi simbolik dalam membentuk identitas genealogis masyarakat Maba–Patani–

Weda. Penelitian semacam ini penting, tetapi belum menyentuh dimensi pedagogis dan proses 

internalisasi nilai sebagai karakter. Dengan kata lain, studi sebelumnya belum menjelaskan bagaimana 



https://journal.actual-insight.com/index.php/antropocene 

 

 
99 

 

 

Antropocene : Jurnal Penelitian Ilmu Humaniora, 5 (3) 2024 Hal 97–105 

Analisis Nilai Karakter Fagogoru pada Masyarakat Pesisir Bicoli dalam Bingkai Cultural Moral Knowing, Feeling, and Action 

Alyan Amran 1, Sartika Samad 2 , Masayu Gay 3, Julia Ismail 4, Masayu Gay 5 

 

 nilai Fagogoru dipahami (knowing), dirasakan (feeling), dan diwujudkan dalam tindakan (action) oleh 

masyarakat dalam kehidupan sehari-hari. Selain itu, secara demografis, ketiga penelitian di atas 

memiliki ruang lingkup yang luas. Perbedaan lain, yaitu pendekatan dan teori yang digunakan. Dengan 

kata lain, belum spesifik mengenai nilai-nilai karakter Fagogoru diinternalisasi, dirasakan, dan 

dipraktikkan, serta menggunakan kerangka moral Lickona (moral knowing-moral feeling-moral 

action).  

Berdasarkan paparan di atas, penelitian ini secara eksplisit mengajukan persoalan: (1) bagaimana 

nilai-nilai Fagogoru dipahami, dihayati, dan dipraktikkan dalam kehidupan masyarakat Bicoli saat ini; 

dan (2) sejauh mana nilai tersebut berfungsi sebagai mekanisme pembentukan karakter dalam 

perubahan sosial yang berlangsung. Kerangka moral Lickona digunakan bukan sekadar sebagai teori 

yang diadopsi, melainkan sebagai perspektif analitik dialogis untuk menelaah kesesuaian, ketegangan, 

dan potensi pengayaan antara konsep moral knowing–feeling–action dengan realitas moral berbasis 

budaya lokal. Dengan demikian, penelitian ini tidak hanya menguji relevansi teori Barat dalam konteks 

lokal, tetapi juga berupaya memberi sumbangan bagi perluasan wacana pembentukan karakter dalam 

kerangka moral berbasis komunitas dan budaya. 

 

Metode 

Penelitian ini menggunakan pendekatan etnografi interpretatif untuk menafsir makna nilai, 

simbol, dan praktik sosial Fagogoru sebagaimana dipraktikkan masyarakat, mengikuti konsep thick 

description Geertz (1973) dan prinsip intersubjektivitas dalam positionality peneliti sebagaimana 

dijelaskan Emerson, Fretz, dan Shaw (2011). Peneliti memosisikan diri sebagai pengamat-partisipan 

yang secara reflektif menyadari potensi bias, jarak budaya, serta relasi kuasa, sehingga proses 

interpretasi dilakukan melalui dialog berkelanjutan antara perspektif peneliti dan makna yang 

dikonstruksi oleh masyarakat. Penelitian lapangan dilaksanakan bulan Juli – Oktober 2025 di Desa 

Bicoli, Halmahera Tengah, Maluku Utara—sebuah komunitas adat yang relevan untuk etnografi 

berbasis konteks (Spradley, 2016). Informan dipilih secara purposive dan diperluas melalui snowball 

(Bernard, 2018), meliputi tokoh adat, tokoh agama, tokoh masyarakat, pemuda, dan warga sebagai 

representasi struktur sosial Fagogoru. Data dikumpulkan melalui wawancara mendalam semi-

terstruktur, observasi partisipatif sesuai prinsip keterlibatan langsung Hammersley dan Atkinson 

(2019), serta dokumentasi melalui arsip adat, foto ritual, dan catatan lapangan. Analisis dilakukan 

secara tematik dan hermeneutis mengikuti Ricoeur (1991), kemudian melalui tahapan reduksi, 

penyajian, dan penarikan kesimpulan sebagaimana Miles, Huberman, dan Saldaña (2014). Validitas 

data diperkuat dengan triangulasi sumber, teknik, dan waktu sesuai kerangka trustworthiness dari 

Lincoln dan Guba (1985). 

Hasil dan Pembahasan 

Temuan pada Tabel 1 menunjukkan bahwa pengetahuan moral masyarakat Bicoli mengenai 

Fagogoru tidak beroperasi sebagai pengetahuan deklaratif yang statis, melainkan sebagai sistem makna 

yang membentuk pola berpikir, menata relasi sosial, dan mengarahkan tindakan kolektif. Temuan 

lapangan menunjukkan bahwa masyarakat Pesisir Desa Bicoli, termasuk tokoh adat, tokoh agama, dan 

warga–memahami Fagogoru sebagai identitas kultural yang diwarisi secara turun-temurun. Fagogoru 

dipersepsikan bukan sekadar simbol tradisi, tetapi pedoman hidup kolektif yang mengatur relasi sosial, 

praktik musyawarah, penyelesaian konflik, serta kewajiban menjaga alam dan ruang hidup. 

Data pada Tabel 1 menunjukkan bahwa masyarakat memahami Fagogoru sebagai identitas budaya 

yang menyatukan komunitas Gamrange melalui nilai-nilai dasar seperti syukur, penghormatan leluhur, 

dan gotong royong. Pemahaman ini tercermin dalam norma harmoni, musyawarah, dan tanggung jawab 

ekologis yang tetap dipraktikkan dalam kehidupan sosial. Simbol-simbol seperti falgali, faisayang, 

faidaile, fantene, faisiling, dan fasigaro memperkuat ikatan emosional dan genealogis masyarakat. 

Identitas sebagai Gamrange tidak hanya dipahami sebagai penanda genealogis, tetapi menjadi dasar 

legitimasi nilai seperti falgali, faisayang, faidaile, fantene, faisiling, dan fasigaro yang menstrukturkan 



https://journal.actual-insight.com/index.php/antropocene 

 

 
100 

 

 

Antropocene : Jurnal Penelitian Ilmu Humaniora, 5 (3) 2024 Hal 97–105 

Analisis Nilai Karakter Fagogoru pada Masyarakat Pesisir Bicoli dalam Bingkai Cultural Moral Knowing, Feeling, and Action 

Alyan Amran 1, Sartika Samad 2 , Masayu Gay 3, Julia Ismail 4, Masayu Gay 5 

 

 kewajiban moral antaranggota komunitas. Dengan demikian, terdapat relasi fungsional antara identitas, 

norma dan praktik sosial yang membentuk ekologi moral Fagogoru. 

Tabel 1. Moral Knowing Fagogoru 

Fokus Nilai Bentuk Pemahaman Masyarakat 

Identitas budaya dan warisan 

leluhur 

Fagogoru sebagai dasar identitas sosial masyarakat Gamrange 

(Maba, Patani, Weda). 

Nilai dasar hidup bersama 
Syukur, penghormatan leluhur, persatuan, kasih sayang, dan gotong 

royong. 

Sistem norma adat/keagamaan 
Kewajiban menjaga harmoni, musyawarah, konservasi alam, dan 

tanggung jawab kolektif. 

Simbol pemersatu 

Nilai falgali (tolong menolong), faisayang (saling mengasihi), 

faidaile (mengikut sertakan), fantene (saling memberi), faisiling 

(saling mengingatkan), fasigaro (ajakan kebersamaan) sebagai 

penanda ikatan emosional dan genealogis. 
 

Beradasarkan data yang dihimpun dari tokoh adat (Tad), tokoh masyarakat (TM), dan tokoh agama 

(TA) menyatakan bahwa nilai Fagogoru “mencakup identitas, warisan hidup; syukur, hormat leluhur 

dan alam, gotong royong, persatuan, kasih sayang, dan kearifan lokal” (Tad, Wawancara, 2025). 

Fagogoru merupakan “filosofi hidup; rukun, saling membantu, persaudaraan melalui tradisi adat (TM, 

wawancara, 2025). Berfungsi sebagai “pengikat persaudaraan tiga negeri (Maba-Patani-Weda):  

falgali, faisayang, faidaile, fantene, faisiling, dan fasigaro” (TA, wawancara, 2025). 

Bahwa budaya merupakan sistem makna yang dihidupi dalam praktik, bukan semata simbol 

abstrak sejalan dengan pemikiran Bourdieu (1977), yang menyatakan bahwa nilai moral terinternalisasi 

melalui habitus, yaitu disposisi tubuh dan sosial yang membentuk kecenderungan perilaku. Analisis ini 

memperkuat klaim bahwa kearifan lokal dapat berfungsi bukan hanya sebagai bahan ajar pasif, 

melainkan sebagai moral ecology yang menggerakkan proses enkulturasi nilai (temuan lapangan). 

Konsep ini selaras dengan studi-studi yang menegaskan bahwa integrasi kearifan lokal dapat 

memperkaya dimensi afektif dan praksis, misalnya, penelitian Ati & Gay (2022); Hanifa & Aryanti 

(2025); dan dengan Kvamme (2018) nilai-nilai tradisional berdampak pada karakter dan identitas. 

Nilai perasaan moral tampak dalam sensitivitas emosional masyarakat terhadap praktik dan 

pelanggaran nilai Fagogoru. Warga menunjukkan rasa bangga, memiliki, dan bertanggung jawab 

terhadap keberlangsungan nilai adat. Ketika nilai Fagogoru dilanggar, muncul kekecewaan, 

keprihatinan, bahkan kemarahan, yang mengindikasikan bahwa Fagogoru masih menjadi standar etis 

dalam kehidupan sosial. Dari sisi dinamika, pemahaman moral ini tidak bersifat statis, melainkan terus 

diperbarui melalui dialog antargenerasi, ritual adat, interaksi keseharian, dan penyelesaian persoalan 

sosial yang menuntut musyawarah dan tanggung jawab bersama. Dengan pola demikian, Fagogoru 

bekerja bukan sekadar sebagai simbol kultural normatif, tetapi sebagai moral ecology yang hidup, di 

mana pengetahuan moral terjalin dengan ikatan emosional dan praktik sosial sehingga menghasilkan 

komitmen moral yang stabil sekaligus adaptif terhadap perubahan sosial. 
 

Tabel 2. Moral Feeling Fagogoru 

Respons Emosional Deskripsi Manifestasi 

Empati dan tanggung jawab sosial 
Kepedulian terhadap anggota masyarakat yang 

mengalami kesulitan. 

Rasa memiliki identitas budaya Kebanggaan pada tradisi dan sejarah Gamrange. 

Reaksi terhadap pelanggaran adat 
Kekecewaan dan kemarahan ketika nilai Fagogoru 

diabaikan. 

Rasa aman dan kehangatan sosial 
Kehadiran Fagogoru menciptakan perlindungan, 

kenyamanan, dan harmoni sosial. 
 

Tabel 2 dirangkum dari respons emosional yang muncul dalam wawancara dan diskusi kelompok 

(FGD). Temuan ini menunjukkan bahwa dimensi perasaan moral tidak hanya menjadi pelengkap aspek 

knowing, tetapi merupakan fondasi penting yang memastikan nilai tidak berhenti sebagai pengetahuan 

deklaratif, melainkan benar-benar dihidupi dan diinternalisasi. Kategori respons disusun untuk 

mengidentifikasi pola perasaan moral masyarakat terhadap pemeliharaan nilai Fagogoru dan reaksi 

https://reference-global.com/search?commonSearchText=%22Kvamme,%20Ole%20Andreas%22


https://journal.actual-insight.com/index.php/antropocene 

 

 
101 

 

 

Antropocene : Jurnal Penelitian Ilmu Humaniora, 5 (3) 2024 Hal 97–105 

Analisis Nilai Karakter Fagogoru pada Masyarakat Pesisir Bicoli dalam Bingkai Cultural Moral Knowing, Feeling, and Action 

Alyan Amran 1, Sartika Samad 2 , Masayu Gay 3, Julia Ismail 4, Masayu Gay 5 

 

 mereka terhadap pelanggaran adat. Respons emosional masyarakat mengindikasikan bahwa nilai 

Fagogoru tidak hanya diketahui secara kognitif, tetapi juga dijiwai. Warga menunjukkan kebanggaan 

terhadap tradisi, rasa memiliki identitas Gamrange, dan kepekaan terhadap pelanggaran adat. Ketika 

terjadi pelanggaran nilai, muncul ekspresi kekecewaan atau kemarahan, yang menandai fungsi 

Fagogoru sebagai standar etis kolektif. Dengan kata lain, Fagogoru berfungsi sebagai skema emosional 

kolektif yang membentuk sensitivitas moral masyarakat. 

Tabel 2 tidak hanya mendeskripsikan jenis respons emosional, tetapi juga memperlihatkan struktur 

afektif masyarakat yang menopang keberlanjutan nilai Fagogoru. Respon empatik, kebanggaan 

identitas, serta kemarahan terhadap pelanggaran adat memperlihatkan bahwa Fagogoru bekerja sebagai 

standar etis kolektif yang diakui secara emosional dan bukan sekadar normatif. 

Hasil wawancara Bapak Marhaban M. Cuana, “kecewa dan marah jika fagogoru dilanggar, 

tanggung jawab, rasa memiliki terhadap identitas budaya” (Tad, wawancara, 2025). Informan lain, 

Ruslia Abdullah, menyatakan bahwa “ada sangksi adat, merasa bertanggung jawab, dan tolong 

menolong” (TM, wawancara, 2025). Data ini memperlihatkan bahwa emosi bukan reaksi spontan, 

melainkan bagian dari mekanisme sosial yang secara sadar dipelihara melalui tradisi, narasi budaya, 

dan sistem sanksi dan beririsan kuat dengan literatur yang menunjukkan efektivitas pendekatan berbasis 

kearifan lokal dalam memperkuat internalisasi nilai. Sakti et al. (2024) menunjukkan bahwa integrasi 

kearifan lokal dalam konteks pendidikan atau pembinaan sosial hanya efektif apabila nilai tersebut 

dihidupi melalui praktik kehidupan sehari-hari. Dengan demikian, temuan ini tidak sekadar 

mengonfirmasi teori sebelumnya, tetapi memberikan bukti empiris bahwa internalisasi nilai berbasis 

budaya bekerja melalui keterjalinan aspek emosional, sosial, dan ritual. 

Temuan Fagogoru di Bicoli mendukung argumen bahwa nilai-nilai Fagogoru berperan sebagai 

sumber narasi identitas dan praktik kolektif yang memfasilitasi enkulturasi moral. Dengan memosisikan 

temuan ini dalam kerangka diskursus moral berbasis komunitas (community-based moral formation), 

Fagogoru dapat dipahami sebagai ekologi moral yang menjaga kesinambungan nilai melalui ikatan 

emosional, rasa memiliki, dan komitmen kolektif masyarakat. Temuan ini sekaligus menguatkan posisi 

penelitian bahwa moral feeling bukan sekadar dimensi psikologis individual, tetapi konstruk sosial-

budaya yang dikonstruksi secara sadar dalam komunitas.Sejalan dengan itu, Alhadar et al. (2024) dan 

Sipahelut (2021) menegaskan bahwa ritual adat, sistem simbol, dan mekanisme sanksi sosial di 

Halmahera berfungsi sebagai media enkulturasi moral. Hal ini memperkuat validitas temuan lapangan 

terkait representasi nilai dan mekanisme pemeliharaannya. 
 

Sama seperti data Tabel sebelumnya, data pada tabel 3 berikut diperoleh melalui observasi 

partisipatif dalam kegiatan gotong royong, ritual adat, aktivitas keagamaan, serta wawancara dengan 

warga lintas generasi. Tujuannya adalah mengidentifikasi bentuk tindakan moral yang mencerminkan 

implementasi nilai Fagogoru dalam praktik sosial sehari-hari. Tindakan moral terlihat melalui praktik 

nyata yang mencerminkan nilai Fagogoru dalam keseharian. Masyarakat menunjukkan tindakan gotong 

royong, memberikan nasihat kepada generasi muda, menjaga kebersihan lingkungan desa dan situs-

situs adat, serta menyelesaikan masalah melalui musyawarah dan pendekatan kekeluargaan. Tindakan 

ini memperlihatkan bahwa nilai karakter Fagogoru tidak hanya diketahui dan dirasakan, tetapi 

diwujudkan dalam perilaku kolektif. 
 

Tabel 3. Moral Action Fagogoru 

Bentuk Tindakan Contoh Praktik Sosial 

Gotong royong Bakti sosial, membantu kegiatan adat, mendukung warga yang 

mengalami kesulitan 

Penguatan nilai adat/keagamaan Nasihat antar generasi, pengingat konsekuensi pelanggaran, 

partisipasi dalam upacara adat/keagamaan 

Penyelesaian konflik Musyawarah untuk mufakat, mengedepankan kedamaian 

Tanggung jawab ekologis Menjaga lingkungan alam yang dianggap sakral dan bernilai 

historis 
 

Tabel 3 menunjukkan bahwa nilai Fagogoru terjawentahkan dalam tindakan sosial sehari-hari, 

mulai dari gotong royong, penguatan adat serta tradisi keagamaan, penyelesaian konflik melalui 

musyawarah, hingga keharusan menjaga lingkungan. Seluruh tindakan ini mengkespresikan komitmen 

bersama dalam menjaga harmoni, kebersamaan, dan keberlanjutan hidup komunitas. Ketiga dimensi 

karakter di atas menunjukkan sistem nilai moral yang aktif dalam kehidupan masyarakat Desa Bicoli. 



https://journal.actual-insight.com/index.php/antropocene 

 

 
102 

 

 

Antropocene : Jurnal Penelitian Ilmu Humaniora, 5 (3) 2024 Hal 97–105 

Analisis Nilai Karakter Fagogoru pada Masyarakat Pesisir Bicoli dalam Bingkai Cultural Moral Knowing, Feeling, and Action 

Alyan Amran 1, Sartika Samad 2 , Masayu Gay 3, Julia Ismail 4, Masayu Gay 5 

 

 Nilai tersebut diketahui (knowing), dijiwai (feeling), dan diimplemnetasikan (action), sehingga 

terinternalisasi sebagai dasar karakter sosial dan identitas kultural masyarakat Pesisir Desa Bicoli.  

Hasil wawancara Marhaban M. Cuana “bahwa menjaga kebersihan, membantu acara adat, 

mengingatkan ajaran fagogoru, gotong royong memberishkan lingkungan desa dan area sakral” (Tad, 

wawancara, 2025). Fagogoru diimpementasikan dalam berbagai kegiatan atau masalah “menyelesaikan 

masalah dengan kepala dengan kepala dingin, membantu masyarkat yang kesulitan, mengingatkan 

konsekuensi pelanggaran” (Tokoh Pemuda, wawancara, 2025). Ketiga responden secara konsisten 

mewujudkan nilai-nilai Fagogoru melalui tindakan moral dalam kehidupan sehari-hari, baik kepedulian 

lingkungan dan partisipasi adat, aktif bergotong royong, dan mengedepankan penyelesaian masalah 

secara damai serta membantu warga yang membutuhkan. Secara keseluruhan, nilai syukur, 

kebersamaan, dan tanggung jawab sosial tampak hidup dalam praktik nyata mereka. 

Implikasi dari keselarasan ini adalah bahwa enkulturasi karakter berbasis kearifan lokal dapat 

efektif manaka didesain dalam kerangka pedagogik yang bersifat partisipatoris dan kontekstual. Hal ini 

konsisten dengan teori praktik sosial Lave & Wenger (1991). Artinya, keberhasilan integrasi kearifan 

lokal bergantung terhadap proses pembiasaan sosial, partisipasi komunitas, dan reproduksi makna 

melalui pengalaman bersama. Temuan lapangan menguatkan hal ini dengan menunjukkan bahwa 

kedalaman internalisasi nilai-nilai Fagogoru terjadi melalui ritual keluarga, keterlibatan dalam kegiatan 

adat/keagamaan, dan praktik gotong-royong, tidak melalui instruksi verbal semata.  

Pada titik ini, temuan penelitian tidak berhenti pada afirmasi kerangka Lickona (knowing–feeling–

action), tetapi menegosiasi dan mengoreksinya. Lickona berangkat dari asumsi individualistik khas 

pendidikan moral Barat, dengan penekanan pada agensi personal. Namun, konteks Fagogoru 

memperlihatkan bahwa moralitas tidak sekadar berada dalam diri individu, melainkan tumbuh dalam 

jejaring relasi, struktur sosial, dan ikatan emosional komunal. Dengan demikian, integrasi nilai tidak 

dapat sepenuhnya dipahami melalui model pembentukan karakter berbasis individu, tetapi melalui 

dinamika kolektif yang membingkai subjektivitas moral masyarakat. 

Temuan ini menunjukkan proses kognitif sosial di mana pengetahuan nilai diartikulasikan lewat 

cerita leluhur dan nomenklatur budaya (Berzonsky, 2011; Mazurek, 2024). Kedua, afeksi kolektif dan 

sanksi sosial, seperti reaksi emosional (keprihatinan, kemarahan terhadap pelanggaran adat) sejelan 

dengan konsep regulasi moral kolektif (Durkheim & Fields, 1995), sekaligus memperkuat basis 

identitas kelompok. Menurut Ostrom (1990) sanksi sosial informal fungsinya mempertegas norma. Di 

sinilah konsep “moral ecology” menjadi relevan sebagai kerangka analitik mandiri. Moralitas Fagogoru 

tidak hanya terbentuk melalui pendidikan formal atau internalisasi nilai individual, tetapi melalui 

ekosistem moral yang mencakup: (1) narasi budaya dan simbol kolektif yang memproduksi makna; (2) 

mekanisme sosial seperti sanksi, legitimasi adat, dan otoritas moral; (3) pengalaman emosional bersama 

yang membangun rasa memiliki; serta (4) praktik sosial yang terus-menerus mereproduksi nilai. 

Ekologi moral ini memperlihatkan bahwa keberlanjutan nilai tidak ditentukan oleh kesadaran moral 

tunggal, melainkan oleh interaksi antara struktur sosial, emosi kolektif, praktik ritual, dan identitas 

budaya. Dengan demikian, Fagogoru bukan sekadar kasus penerapan teori karakter, tetapi menawarkan 

perluasan teoretis mengenai bagaimana moralitas dikonstruksi, dipelihara, dan dinegosiasikan dalam 

masyarakat kolektif. 

Pemertahanan nilai karakter fagogoru merefleksikan moral feeling yang memperkuat kepatuhan 

normatif melalui tekanan sosial dan internalisasi rasa memiliki. Hal ini mendukung kajian mengenai 

emosi moral sebagai standar internalisasi norma (Haidt, 2012). Ketiga, ritual praktik dan gotong royong, 

seperti aktivitas nyata (membersihkan lingkungan desa, membantu acara adat/keagamaan, musyawarah 

penyelesaian konflik) merupakan perwujudan moral action. Praktik-praktik ini tidak hanya 

memecahkan masalah fungsional. Namun juga melatih kebiasaan moral dan kapasitas kewilayahan 

kolektif, sekaligus membentuk habitus nilai (Bell, 1991; Sosis & Alcorta, 2003), mempertegas modal 

sosial (Putnam, 2000), serta menjaga kepatuhan moral secara kolektif (Triandis, 1995). 

Simpulan 

Penelitian ini menunjukkan bahwa Fagogoru pada masyarakat Desa Bicoli berfungsi sebagai 

ekologi moral yang mengintegrasikan dimensi moral knowing, moral feeling, dan moral action 



https://journal.actual-insight.com/index.php/antropocene 

 

 
103 

 

 

Antropocene : Jurnal Penelitian Ilmu Humaniora, 5 (3) 2024 Hal 97–105 

Analisis Nilai Karakter Fagogoru pada Masyarakat Pesisir Bicoli dalam Bingkai Cultural Moral Knowing, Feeling, and Action 

Alyan Amran 1, Sartika Samad 2 , Masayu Gay 3, Julia Ismail 4, Masayu Gay 5 

 

 sebagaimana dirumuskan oleh Lickona. Fagogoru tidak hanya hadir sebagai sistem simbol atau warisan 

historis, melainkan sebagai nilai yang dihidupi dalam praktik sosial sehari-hari. Identitas komunal, rasa 

memiliki, dan perilaku kolektif seperti gotong royong dan musyawarah terinternalisasi melalui ritual 

adat, narasi genealogis, mekanisme sanksi sosial, dan partisipasi komunal. Dengan demikian, 

internalisasi nilai terjadi melalui proses enkulturasi yang bersifat embodied, relasional, dan kontekstual. 

Secara teoretis, temuan ini tidak hanya mengafirmasi kerangka Lickona, tetapi juga memperluasnya 

dengan menegaskan bahwa model knowing–feeling–action yang pada dasarnya berorientasi pada 

individu perlu dibaca ulang dalam konteks budaya kolektif. Kontribusi baru penelitian ini adalah 

menempatkan kearifan lokal sebagai inti pembentuk moral ecology, bukan sekadar ilustrasi budaya. 

Ekologi moral Fagogoru menunjukkan bahwa pembentukan karakter tidak berdiri pada level individu, 

melainkan pada jaringan relasional, otoritas adat, pengalaman emosional bersama, dan praktik sosial 

yang berulang. Dengan demikian, penelitian ini menawarkan kerangka konseptual alternatif bahwa 

karakter terbentuk melalui ekosistem moral komunal yang mengikat identitas, emosi moral, dan 

tindakan kolektif secara simultan. Inilah posisi kebaruan penelitian ini dalam diskursus pendidikan 

karakter. Secara praktis, temuan menyarankan tiga langkah implementatif: (1) mendokumentasikan 

narasi Fagogoru sebagai bahan ajar kontekstual untuk memperkuat moral knowing; (2) memfasilitasi 

kegiatan partisipatif (ritual mini, kerja bakti, musyawarah) agar moral action menjadi kebiasaan sosial; 

dan (3) melibatkan tokoh adat dan keluarga dalam proses pendidikan untuk memperkuat moral feeling. 

Keterbatasan penelitian ini tidak hanya terletak pada cakupan geografis yang terbatas pada Desa Bicoli 

dan sifat kualitatif yang tidak memungkinkan generalisasi statistik, tetapi juga pada kemungkinan 

bahwa ekologi moral Fagogoru bersifat dinamis dan tidak tunggal sehingga membutuhkan pembacaan 

kontekstual. Oleh karena itu, direkomendasikan penelitian lanjutan berupa: (a) studi komparatif antar-

negeri Gamrange untuk melihat variasi negosiasi nilai; (b) studi longitudinal untuk menelusuri 

perubahan antar-generasi; dan (c) pengembangan konseptual lanjutan mengenai moral ecology berbasis 

kearifan lokal untuk diuji pada konteks pendidikan formal dan nonformal. 

Referensi 

Ajam, M. R., Ahmad, I., Sumarkarman, A., Abdulrahman, S., & Hairullah, B. (2023). Local Wisdom 

of Natural Resource Management in Communities Around the Mine in Central Halmahera 

Regency. Journal of Social Science, 4(1), 282–293. https://doi.org/10.46799/jss.v4i1.517 

Alhadar, M., Rahmat, R., Assagaf, F., & Khitab, W. M. (2024). Exploring the Intersection of Religion 

and Culture: A Phenomenological Inquiry into the Cokaiba Tradition among the Fagogoru 

Community in Central Halmahera Regency. Tribakti: Jurnal Pemikiran Keislaman, 35(1), 79–94. 

https://doi.org/10.33367/tribakti.v35i1.4227 

Ati, S., & Gay, M. (2022). Pendidikan Karakter melalui Metafora dan Nilai Budaya Sastra Lisan 

Dolabololo. Scaffolding: Jurnal Pendidikan Islam Dan Multikulturalisme, 4(3), 445–455. 

https://doi.org/10.37680/scaffolding.v4i3.1987 

Bell, C. (1991). Ritual Theory, Ritual Practice. Oxford University Press. 

Berkes, F. (2012). Sacred ecology (3rd ed). Routledge. 

Bernard, H. R. (2018). Research methods in anthropology: Qualitative and quantitative approaches 

(Sixth Edition). Rowman & Littlefield. 

Berzonsky, M. D. (2011). A Social-Cognitive Perspective on Identity Construction. In S. J. Schwartz, 

K. Luyckx, & V. L. Vignoles (Eds.), Handbook of Identity Theory and Research (pp. 55–76). 

Springer. https://doi.org/10.1007/978-1-4419-7988-9_3 

Bourdieu, P. (1977). Outline of a Theory of Practice (R. Nice, Trans.). Cambridge University Press. 

https://doi.org/10.1017/CBO9780511812507 

Durkheim, E., & Fields, K. E. (1995). The elementary forms of religious life. Free Press. 

Emerson, R. M., Fretz, R. I., & Shaw, L. L. (2011). Writing ethnographic fieldnotes (2nd ed). The 

University of Chicago Press. 

Geertz, C. (1973). The interpretation of cultures: Selected essays. Basic Books. 

Haidt, J. (2012). The righteous mind: Why good people are divided by politics and religion (1st ed). 



https://journal.actual-insight.com/index.php/antropocene 

 

 
104 

 

 

Antropocene : Jurnal Penelitian Ilmu Humaniora, 5 (3) 2024 Hal 97–105 

Analisis Nilai Karakter Fagogoru pada Masyarakat Pesisir Bicoli dalam Bingkai Cultural Moral Knowing, Feeling, and Action 

Alyan Amran 1, Sartika Samad 2 , Masayu Gay 3, Julia Ismail 4, Masayu Gay 5 

 

 Pantheon Books. 

Hammersley, M., & Atkinson, P. (2019). Ethnography: Principles in practice (Fourth edition). 

Routledge. 

Hanifa, Y. N., & Aryanti, T. (2025). Game-Based Learning With Traditional Games: Integration of 

Local Wisdom to Strengthen Character Education. International Development. 

Hertzke, A. D. (1998). The Theory of Moral Ecology. The Review of Politics, 60(4), 629–660. 

https://doi.org/10.1017/S003467050005083X 

Hofstede, G. H. (2001). Culture’s consequences: Comparing values, behaviors, institutions, and 

organizations across nations (2nd ed). Sage Publications. 

Ibrahim, A., Bau, S. O., & Safi, J. (2023). Mari Moi Ngone Futuru Sebagai Identitas Kultural: Makna 

Dan Imlementasinya Dalam Kehidupan Masyarakat Maluku Utara. Waskita: Jurnal Pendidikan 

Nilai Dan Pembangunan Karakter, 7(1), 81–92. 

https://doi.org/10.21776/ub.waskita.2023.007.01.6 

Koentjaraningrat. (2009). Pengantar ilmu Antropologi (Cet. 9, ed. rev). Rineka Cipta. 

Kvamme, O. A. (2018). The Significance of Context: Moral Education and Religious Education Facing 

the Challenge of Sustainability. Discourse and Communication for Sustainable Education, 8(2), 

24–37. https://doi.org/10.1515/dcse-2017-0013 

Lave, J., & Wenger, E. (1991). Situated Learning: Legitimate Peripheral Participation. Cambridge 

University Press. 

Lickona, T. (2009). Educating for Character: How Our Schools Can Teach Respect and Responsibility. 

Random House Publishing Group. 

Lincoln, Y. S., & Guba, E. G. (1985). Naturalistic inquiry. Sage Publications. 

Mazurek, E. (2024). Intergenerational Transmission of Wisdom Through Family Narratives: A 

Qualitative Analysis of Emerging Adults’ Perspective. The Qualitative Report, 29(9), 2454–2471. 

https://doi.org/10.46743/2160-3715/2024.7649 

Mesoudi, A., & Whiten, A. (2008). The multiple roles of cultural transmission experiments in 

understanding human cultural evolution. Philosophical Transactions of the Royal Society B: 

Biological Sciences, 363(1509), 3489–3501. https://doi.org/10.1098/rstb.2008.0129 

Miles, M. B., Huberman, A. M., & Saldaña, J. (2014). Qualitative data analysis: A methods sourcebook 

(Edition 3). Sage. 

Narvaez, D., & Lapsley, D. K. (2009). Chapter 8 Moral Identity, Moral Functioning, and the 

Development of Moral Character. In Psychology of Learning and Motivation (Vol. 50, pp. 237–

274). Elsevier. https://doi.org/10.1016/S0079-7421(08)00408-8 

Ostrom, E. (1990). Governing the Commons: The Evolution of Institutions for Collective Action. 

Cambridge University Press. 

Putnam, R. D. (2000). Bowling Alone: The Collapse and Revival of American Community. Simon and 

Schuster. 

Ricœur, P., & Ricœur, P. (1991). From text to action. Northwestern University Press. 

Sakti, S. A., Endraswara, S., & Rohman, A. (2024). Revitalizing local wisdom within character 

education through ethnopedagogy apporach: A case study on a preschool in Yogyakarta. Heliyon, 

10(10), e31370. https://doi.org/10.1016/j.heliyon.2024.e31370 

Sipahelut, H. R. (2021). Falsafah Fagogoru:Konstruksi Teologi Perdamaian- Kontekstual di Halmahera 

Tengah. ARUMBAE: Jurnal Ilmiah Teologi Dan Studi Agama, 3(1), 101–121. 

https://doi.org/10.37429/arumbae.v3i1.606 

Sosis, R., & Alcorta, C. (2003). Signaling, solidarity, and the sacred: The evolution of religious 

behavior. Evolutionary Anthropology: Issues, News, and Reviews, 12(6), 264–274. 

https://doi.org/10.1002/evan.10120 

Spradley, J. P. (2016). Participant observation. Waveland Press. 

Susen, S. (2024). The Interpretation of Cultures: Geertz Is Still in Town. Sociologica, 18(1), 25–63. 

https://doi.org/10.6092/issn.1971-8853/18664 

Suwignyo, A. (2019). Gotong royong as social citizenship in Indonesia, 1940s to 1990s. Journal of 

Southeast Asian Studies, 50(3), 387–408. 

Triandis, H. C. (1995). Individualism & collectivism. Westview Press. 

 


