
In Theos: 

Jurnal Pendidikan Agama dan Teologi 
Vol. 4 No. 10 Oktober Tahun 2024 | Hal. 386 – 396 

 https://doi.org/10.56393/intheos.v4i10.2502 

 

 

 

This work is licensed under a Creative Commons Attribution-ShareAlike 4.0 International License. 

Allows readers to read, download, copy, distribute, print, search, or link to the full texts of its 

articles and allow readers to use them for any other lawful purpose. The journal hold the copyright. 
 

Peran Sinamot Dan Dalihan Na Tolu Dalam Perkawinan Batak Toba Menurut 

Ajaran Gereja Katolik  

Covin Lumban Gaol a, 1*, Rocky Aditia Sitohang a, 2, Yohanes Endi a, 3 
a Sekolah Tinggi Filsafat Teologi Widya Sasana, Indonesia 
1 covinlumbangaol07@gmail.com* 

*korespondensi penulis 

Informasi artikel  : ABSTRAK 

Received: 6 September 2024; 

Revised: 15 September 2024; 

Accepted:25 September 2024. 

 Penelitian ini menyoroti peran Sinamot dan Dalihan Na Tolu dalam perkawinan 

adat Batak serta hubungannya dengan perkawinan menurut Gereja Katolik. 

Metode yang digunakan dalam penelitian ini ialah studi kepustakaan. Penulis 

merujuk berbagai sumber literatur yang mencakup teks-teks budaya, literatur 

teologi, serta penelitian terdahulu yang relevan. Melalui analisis, penulis 

menemukan bahwa tradisi Sinamot dan Dalihan Na Tolu dalam perkawinan 

adat Batak mencerminkan nilai-nilai yang sejalan dengan ajaran Gereja Katolik 

(suci, kesatuan dan tidak terceraikan). Sinamot, meskipun secara fisik 

merupakan pemberian materi, memiliki makna yang mendalam sebagai 

penopang kesatuan dan ketidakterceraian perkawinan, sesuai dengan ajaran 

Gereja Katolik tentang kesucian perkawinan. Sementara Dalihan Na Tolu 

berperan dalam menciptakan hubungan kekeluargaan yang harmonis, menjaga 

kesatuan pasangan dan keluarga, serta mencegah perceraian, yang sejalan 

dengan prinsip kesatuan dalam ajaran Gereja Katolik. Dengan demikian, 

kesimpulan penelitian ini menggambarkan keselarasan antara tradisi Sinamot 

dan Dalihan Na Tolu dalam perkawinan adat Batak dengan perkawinan menurut 

ajaran Gereja Katolik. 

Kata-kata kunci: 

Sinamot; 

Dalihan Na Tolu; 

Gereja Katolik; 

Perkawinan. 

 

  ABSTRACT 

Keywords: 

Sinamot; 

Dalihan Na Tolu; 

Catholic Church; 

Mariage. 

 The Role of Sinamot and Dalihan Na Tolu in Batak Toba Marriage 

According to the Teachings of the Catholic Church. This study highlights the 

roles of Sinamot and Dalihan Na Tolu in traditional Batak marriage and their 

relationship with marriage according to the Catholic Church. The method 

employed in this research is literature review. The author refers to various 

literary sources including cultural texts, theological literature, and relevant 

previous research. Through analysis, the author finds that the traditions of 

Sinamot and Dalihan Na Tolu in Batak customary marriage reflect values that 

align with Catholic Church teachings (holiness, unity, and indissolubility). 

Sinamot, despite being a material gift, carries profound significance as a 

support for the unity and indissolubility of marriage, by Catholic Church 

teachings on the sanctity of marriage. Meanwhile, Dalihan Na Tolu plays a role 

in creating harmonious family relationships, maintaining the unity of couples 

and families, and preventing divorce, which aligns with the principle of unity in 

Catholic Church teachings. Thus, the conclusion of this study illustrates the 

harmony between the traditions of Sinamot and Dalihan Na Tolu in Batak 

customary marriage with marriage according to Catholic Church teachings. 

Copyright © 2024 (Covin Lumban Gaol, dkk). All Right Reserved 

How to Cite : Gaol, C. L., Sitohang, A. R., & Endi, Y. (2024). Peran Sinamot Dan Dalihan Na Tolu Dalam 

Perkawinan Batak Toba Menurut Ajaran Gereja Katolik . In Theos : Jurnal Pendidikan Dan 

Theologi, 4(10), 386–396. https://doi.org/10.56393/intheos.v4i10.2502 
 

 

 

https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


https://journal.actual-insight.com/index.php/intheos  https://doi.org/10.56393/intheos.v4i10.2502 
 

 

        387  

 

 

In Theos: Jurnal Pendidikan Agama dan Teologi, 4 (10) 2024 Hal 386 – 396 

Peran Sinamot Dan Dalihan Na Tolu Dalam Perkawinan Batak Toba Menurut Ajaran Gereja Katolik  

Covin Lumban Gaol 1, Rocky Aditia Sitohang 2, Yohanes Endi 3 
 

 

 Pendahuluan 

Pernikahan merupakan ikatan sosial dan hukum antara individu yang membentuk hubungan 

kekerabatan dan meresmikan hubungan antarindividu. Setiap orang memiliki kerinduan untuk menikah. 

Pernikahan ini akan terus dilakukan oleh manusia dengan beberapa tujuan dan yang paling dasar adalah 

melanjutkan keturunan. Pernikahan antara pria dan wanita akan diakui secara resmi oleh hukum, agama 

dan dalam kerangka adat istiadat tertentu. Bagi berbagai suku di Indonesia, pernikahan merupakan 

bagian dari struktur budaya yang menghasilkan serangkaian peraturan, pandangan hidup, nilai-nilai, 

atau prinsip-prinsip tertentu (Marbun et al., 2023). 

Masyarakat Batak, memandang bahwa perkawinan adalah peristiwa yang sakral dan wajib 

untuk dirayakan. Perkawinan adalah salah satu dari tiga peristiwa utama kehidupan yang harus 

dirayakan selain kelahiran dan kematian. Selain itu, perkawinan dalam budaya Batak sarat kaya akan 

adat dan budaya. Bisa dikatakan sahnya sebuah perkawinan haruslah mengikuti adat istiadat 

perkawinan dalam budaya Batak.  

Salah satu persyaratan pernikahan dalam Batak Toba ialah memberikan mahar atau Sinamot 

kepada keluarga mempelai perempuan. Dalam konteks perkawinan adat suku Batak Toba, mahar atau 

Sinamot sudah ada sejak zaman nenek moyang dan terus dipertahankan hingga saat ini. Bahkan, 

keberadaan Sinamot ini diakui dan dijaga oleh masyarakat suku Batak Toba, sehingga menjadi bagian 

dari tradisi yang dilestarikan. Pemberian ini merupakan tanda penghormatan kepada keluarga 

perempuan. Memberikan Sinamot kepada keluarga perempuan sangat penting, tanpa hal itu pernikahan 

dianggap tidak sah dalam adat (Manurung, 2021). Pada awalnya hadiah tersebut dalam bentuk hewan 

ternak seperti kerbau, sapi, kuda dan babi. Jumlahnya tergantung pada kesepakatan dan kemampuan 

pihak laki-laki. Namun, pada zaman ini pemberian mahar tidak lagi dengan binatang tetapi dengan 

uang. Hal ini dipengaruhi oleh perkembangan dunia dan kepraktisan dalam adat. 

Pernikahan pada suku Batak Toba tidak hanya mengikat antara pria dan wanita, akan tetapi 

mengikat dua keluarga besar dari kedua mempelai tersebut. Pernikahan akan memunculkan sistem 

kekerabatan baru atau Dalihan Na Tolu. Meskipun memunculkan sistem kekerabatan baru, sistem 

kekerabatan lama tidak dilupakan tetapi saling terintegrasi dalam sistem kekerabatan tersebut. Secara 

harafiah Dalihan Na Tolu  artinya adalah tiga tungku batu yang sama kuat. Tungku batu itu adalah 

menggambarkan kekerabatan dalam suku Batak Toba. Ketiga tungku itu ialah hula-hula, dongan tubu, 

dan boru. Pada proses pernikahan, ketiga unsur Dalihan Na Tolu harus hadir dan berbincang untuk 

menjalankan hak dan kewajibannya salah satunya membicarakan pemberian mahar atau Sinamot (Tius, 

2018). 

Gereja Katolik pula menyoroti beberapa aspek dalam pernikahan. Pernikahan dalam Gereja 

Katolik adalah sebuah perjanjian. Pertama-tama perjanjian dengan Allah sendiri. Perjanjian meliputi 

keseluruhan diri dan membawa komitmen dalam hubungan pernikahan tersebut. Pernikahan juga 

merupakan salah satu sakramen dalam Gereja Katolik. Maka dari itu perkawinan disebut dengan 

perkawinan sakramental. Perkawinan sakramental merujuk pada kesucian perkawinan.  

Kesucian perkawinan dalam Gereja Katolik tampak dari persekutuan hidup yang tidak 

terpisahkan. Ciri khas dari pernikahan ini adalah kesatuan (monogami) dan tidak terceraikan. Gereja 

mengajarkan bahwa pernikahan adalah persekutuan hidup yang tidak terpisahkan antara pria dan wanita 

yang diikat oleh ikatan ilahi. Pasangan suami-istri diharapkan untuk terus berkembang dalam hubungan 

mereka melalui kesetiaan yang mereka tunjukkan setiap hari terhadap janji pernikahan mereka untuk 

sepenuhnya menerima dan menyerahkan diri satu sama lain. Sehingga konsep kesatuan dan monogami 

dalam perkawinan memaksudkan seseorang yang sudah sah terikat dalam pernikahan tidak dapat 

menikah lagi secara sah dengan orang lain. 

Sudah ada beberapa penelitian yang dilakukan oleh berbagai pihak dalam studi-studi 

sebelumnya mengenai pernikahan dalam Batak Toba, terkhusus membahas Sinamot dan peran Dalihan 

Na Tolu. Adapun berbagai penelitian tersebut antara lain: Pengaruh Upa Tulang, Jumlah Ulos, 



https://journal.actual-insight.com/index.php/intheos  https://doi.org/10.56393/intheos.v4i10.2502 
 

 

        388  

 

 

In Theos: Jurnal Pendidikan Agama dan Teologi, 4 (10) 2024 Hal 386 – 396 

Peran Sinamot Dan Dalihan Na Tolu Dalam Perkawinan Batak Toba Menurut Ajaran Gereja Katolik  

Covin Lumban Gaol 1, Rocky Aditia Sitohang 2, Yohanes Endi 3 
 

 

 Pekerjaan, Dan Pendidikan Terhadap Sinamot: Kasus Perkawinan Batak Toba Di Medan (Elvis Fresly 

Purba & Lastri, 2021), Sinamot Tradition in Traditional Toba Batak Weddings (Tiarnita Maria Sarjani 

Siregar, dkk, 2023), Pergeseran Makna dan Fungsi Sinamot Pada Upacara Pernikahan Etnik Batak 

Toba (Dewes Agustina Naibaho, dkk, 2023), Tradisi Sinamot Dalam Perkawinan Adat Suku Batak 

Toba di Kecamatan Limo Kota Depok (Ester Paulin Marbun, dkk, 2023), Makna Sinamot Pada Adat 

Perkawinan Batak Toba di Sidikalang (Aprina Dewi Sartika Situmorang, dkk, 2020), Phenomenology 

Study on Young Women of Batak Toba in Jakarta About Sinamot (Sonia Veronica & Suzy S. Azeharie, 

2021).  

Penulis melihat bahwa secara garis besar penelitian dan penemuan yang mereka lakukan satu 

sama lain hampir sama, yakni seputar pemberian Sinamot dalam pernikahan Batak Toba serta peran 

dari Dalihan Na Tolu. Sehingga, kami pun melihat beberapa pertanyaan dalam perkawinan Batak Toba. 

Apakah nilai-nilai dalam Sinamot dan Dalihan Na Tolu selaras dengan ajaran Katolik? Apakah Sinamot 

menjadi batu sandungan dalam perkawinan Gereja Katolik? Belum ada penelitian dan tulisan tentang 

tema ini. tulisan ini bertujuan untuk melihat keselarasan dan kesinambungan pernikahan dalam budaya 

dan pernikahan dalam Gereja Katolik. 

Metode 

Metode yang digunakan dalam studi ini adalah metode kualitatif dengan studi kepustakaan. 

Penulis mendalami buku-buku serta jurnal terdahulu yang membahas perkawinan dalam budaya Batak 

Toba. Teristimewa jurnal-jurnal yang membahas peran sinamot dalam perkawinan Batak Toba. Setelah 

data-data dikumpulkan lalu peneliti menganalisis dengan terang ajaran perkawinan dalam Gereja 

Katolik. 

Hasil dan Pembahasan 

Perkawinan merupakan sebuah keharusan bagi orang Batak karena dengan perkawinan orang 

Batak dapat menerima upacara adat dan mengikuti upacara adat lainnya (Sirumapea, 1994). Mereka 

yang telah menikah dapat mengikuti pesta adat. Bagi orang Batak, perkawinan adalah suatu hal suci, 

dimana orang Batak memenuhi panggilan hidupnya untuk meneruskan marganya (klan). Dengan 

mempunyai keturunan maka orang Batak, tidak akan hilang dari garis keturunan atau pohon keturunan 

yang dimiliki oleh setiap orang Batak. 

Perkawinan pula menjadi salah satu pengikat kekerabatan dalam budaya Batak. Tentu saja 

perkawinan merupakan penyatuan dua keluarga besar menjadi satu keluarga. Dalam hal ini orang Batak 

memiliki tradisi, pemberian Sinamot. Secara singkat Sinamot berarti mahar. Kata Sinamot terdiri dari 

tiga kosa kata yang digabung menjadi satu, “si”, “na”, “mot”. “Si” adalah awalan kata yang membuat 

kata setelahnya menjadi kata benda. “Na” adalah kaya yang menjadi penguat terhadap kata dasar. “Mot” 

artinya bertahan sampai akhir zaman, atau tiada habisnya. Ada pula arti lain yaitu kebaikan yang 

bertahan lama (Febriyeni, 2020). 

Mahar yang diberikan oleh keluarga pihak laki-laki kepada keluarga pihak perempuan. Sinamot 

adalah kepercayaan hukum perkawinan yang bijak. Sinamot merupakan salah satu syarat yang harus 

dipenuhi. Ketika seorang laki-laki akan mempersunting seorang gadis Batak, maka ia harus 

mengumpulkan harta untuk meminang gadis tersebut. Oleh karena itu Sinamot merupakan tanda bahwa 

keluarga lelaki datang dengan resmi ke hadapan keluarga perempuan untuk membahas keinginan anak 

mereka untuk meminang putri mereka (Veronica & Azeharie, 2021).  

Ada dua prosesi yang akan dilaksanakan saat pembicaraan tentang mahar (marhata Sinamot) 

yakni marhori-hori dinding dan marhusip. Marhori-hori dinding memiliki arti meraba-raba dinding 

atau menjelajahi. Pada tahap ini, adat ini merupakan keseriusan dari pihak laki-laki untuk menikahi 

perempuan. Pihak laki-laki beserta keluarga akan mengunjungi kediaman pihak perempuan dan 

umumnya berisikan kegiatan “bertanya” apakah putri mereka siap menikah atau tidak (Marbun et al., 



https://journal.actual-insight.com/index.php/intheos  https://doi.org/10.56393/intheos.v4i10.2502 
 

 

        389  

 

 

In Theos: Jurnal Pendidikan Agama dan Teologi, 4 (10) 2024 Hal 386 – 396 

Peran Sinamot Dan Dalihan Na Tolu Dalam Perkawinan Batak Toba Menurut Ajaran Gereja Katolik  

Covin Lumban Gaol 1, Rocky Aditia Sitohang 2, Yohanes Endi 3 
 

 

 2023). Sedangkan marhusip merupakan pendekatan pihak laki-laki kepada keluarga pihak perempuan 

dan biasanya pihak laki-laki membawa buah tangan. Pembicaraan bersifat tertutup. Pembicaraan ini 

akan dilakukan oleh utusan oleh kedua keluarga tersebut. Pada tahap ini, akan membahas terkait jumlah 

Sinamot di awal (bohi ni Sinamot), yang akan diberikan oleh pihak laki-laki kepada pihak perempuan. 

Pada tahapan inilah negosiasi Sinamot dilaksanakan. Umumnya pihak perempuan akan menuntut mahar 

yang tinggi dan pihak laki-laki akan sebaliknya. Jika hal itu terjadi maka peran utusan keluarga yang 

akan mencari jalan tengah untuk mencapai kesepakatan yang diterima oleh kedua pihak dengan senang 

hati. Pembicaraan ini pula mengantisipasi, pihak-pihak yang mempertahankan pendapatnya dalam 

prosesi marhata Sinamot nantinya. Di samping itu, akan dibahas pula bagaimana pelaksanaan prosesi 

marhata Sinamot dan ketentuan lainnya yang berkaitan dengan hal itu.(Siregar et al., 2023)   

Seiring perkembangan zaman wujud dari Sinamot tidak lagi seperti hewan ternak ataupun 

tanah/lading. Salah satu faktornya adalah perubahan zaman dan masyarakat Batak Tosba juga sudah 

mengenal pendidikan. Bentuk Sinamot sudah berubah menjadi uang. Uang dianggap tinggi nilainya dan 

mengingat kebutuhan hidup semakin banyak. Maka tidak heran, apabila pihak perempuan meminta 

Sinamot yang tinggi untuk keperluan upacara pernikahan yang akan dilaksanakan nantinya.(Tius, 2018) 

Meskipun biaya pernikahan ditanggung oleh pihak laki-laki namun pada bagian tertentu pihak 

perempuan juga mengeluarkan biaya yang cukup banyak. 

Perkawinan suku Batak, tidak dapat menghilangkan unsur Sinamot dalam proses perkawinan. 

Tahap pemberian ataupun kesepakatan dilakukan oleh pihak laki-laki kepada pihak perempuan. Terkait 

besarnya Sinamot, selalu melibatkan peran penting kerabat dari kedua mempelai atau Dalihan Na Tolu 

dari kedua mempelai (Situmorang, 2018). 

Dengan perkawinan, hubungan kekerabatan baru akan terbentuk. Dalihan Na Tolu merupakan 

sistem kekerabatan dan filosofi hidup orang Batak. Dalihan Na Tolu yakni Somba Marhula-hula, manat 

mardongan tubu, elek marboru. Sistem kekerabatan ini menjadi cara hidup bagi orang Batak sendiri 

(B. A. Simanjuntak, 2009). Sebagai cara hidup, Dalihan Na Tolu menjadi nafas dan seluruh jiwa raga 

bagi orang Batak yang dihidupi sejak nenek moyang dan diteruskan sampai saat ini. Berikut akan 

dijelaskan tentang Dalihan Na Tolu. 

Hula-hula adalah keluarga dari pihak istri, bukan hanya keluarga inti tetapi semua orang Batak 

yang memiliki marga yang sama dengan marga dari istri. Dalam nilai Dalihan Na Tolu seseorang yang 

telah menikah (pihak Boru) harus sembah sujud (somba) kepada pihak Hula-hula ataupun marga pihak 

tersebut. Menurut orang Batak, Hula-hula merupakan sumber restu, berkat, anugerah bahkan tuhan 

yang tak kasat mata atau wakil tuhan di dunia ini. Istri merupakan pemberi keturunan, secara tidak 

langsung keluarga dari pihak istri telah memberi berkat bagi keluarga pihak suami.(B. A. Simanjuntak, 

2011) Sehingga pihak suami (Boru) sangat menghormati dan memandang Hula-hula sebagai pemilik 

berkat dan kebijaksanaan. Hula-hula adalah representasi dari Debata Bataraguru yang merupakan 

sumber kehidupan, berkat, kebahagiaan dan tempat untuk meminta nasihat. Dalam falsafah Batak 

berbunyi “Somba marhula-hula” yang artinya memiliki rasa hormat terhadap Hula-hula. Bahkan 

karena rasa hormatnya keputusan dari Hula-hula sulit untuk dibantah. Ada pula peribahasa yang sering 

digunakan untuk menggambarkan penghormatan kepada Hula-hula. “Hula-hula do mata ni mual 

sipatio-tio on, mata ni ari so suharon” artinya adalah Hula-hula merupakan sumber air yang harus 

selalu dijaga dan matahari yang tidak boleh ditentang. Makna dari peribahasa tersebut bahwa air dan 

matahari adalah dua unsur yang sangat esensial bagi kehidupan sehingga harus dijaga dan dipelihara. 

Dalam pemikiran orang Batak, Hula-hula memiliki dua unsur ini (Harahap & Siahaan, 1987). Sehingga 

apabila orang Batak bertemu dengan marga Hula-hulanya, ia akan menaruh hormat meskipun itu baru 

dikenal dan tidak memandang status dan usia (Somba Marhula-hula). 

Bila diartikan secara etimologis, Dongan Tubu merupakan mereka yang lahir dari rahim atau 

ibu yang sama (Firmando, 2021). Dengan demikian dapat dikatakan mereka ini adalah kumpulan kakak 



https://journal.actual-insight.com/index.php/intheos  https://doi.org/10.56393/intheos.v4i10.2502 
 

 

        390  

 

 

In Theos: Jurnal Pendidikan Agama dan Teologi, 4 (10) 2024 Hal 386 – 396 

Peran Sinamot Dan Dalihan Na Tolu Dalam Perkawinan Batak Toba Menurut Ajaran Gereja Katolik  

Covin Lumban Gaol 1, Rocky Aditia Sitohang 2, Yohanes Endi 3 
 

 

 atau adik. Namun, Dongan Sabutuha bukan hanya melingkupi keluarga atau kakak adik kandung. 

Semua orang Batak yang marganya sama dengan diri sendiri merupakan Dongan Tubu karena masih 

satu leluhur. Dongan Tubu merupakan representasi dari Debata Sorisohaliapan yang memiliki kuasa 

kebenaran. Lantaran memiliki kuasa kebenaran, setiap orang Batak, memiliki kedudukan, hak dan 

kewajiban yang sama dengan Dongan Tubunya. Sehingga setiap orang Batak harus berhati-hati dalam 

bersaudara. Berhati-hati bukanlah takut namun lebih menekankan untuk solider, seia-sekata, 

seperasaan, dan sepenanggungan, dan saling menghargai (Siahaan, 1964). Setiap orang Batak pasti 

memiliki Dongan Tubu dan mereka adalah keluarga yang akan membantu pertama kali disaat susah dan 

derita. Dongan Tubu tidak menunjukkan degradasi apapun karena mereka sama, dan lahir dari rahim 

yang sama (Manat Mardongan Tubu). 

Secara harfiah Boru merupakan anak perempuan, atau panggilan kepada perempuan. Namun 

dalam konteks ini bukan berbicara tentang jenis kelamin atau sebatas gender saja. Dalam Dalihan Na 

Tolu pihak Boru merupakan pihak yang memperisteri putri dari luar marganya yang nantinya disebut 

dengan Hula-hula. Sehingga Hula-hula dan Boru memiliki hubungan yang begitu erat satu sama lain 

(Sihombing, 1986). Apabila ada perselisihan antara Hula-hula tugas Boru lah yang akan 

memperdamaikan dan menjadi mediator dalam perselisihan tersebut. Tugas Boru bukan hanya sampai 

di situ saja, apabila ada pesta adat atau acara adat Hula-hula, Boru lah yang akan menjadi parhobas 

(pelayan). Boru adalah representasi dari Debata Balabulan yang mempunyai kuasa kekuatan. Sehingga 

kelancaran acara ataupun pesta adat merupakan tanggung jawab dari pihak Boru. Maka hubungan antara 

Boru dan Hula-hula haruslah harmonis karena bagaimanapun kegiatan yang dilakukan oleh pihak Hula-

hula tidak akan berjalan dengan lancar tanpa peran dari Boru (Elek Marboru) 

Pihak laki-laki sebelumnya juga mempunyai Dalihan Na Tolu nya dan juga pihak perempuan 

memiliki Dalihan Na Tolu nya. Bisa dikatakan perkawinan bukan hanya penyatuan dua insani laki-laki 

dan perempuan, tetapi lebih dari itu perkawinan merupakan penyatuan antara dua keluarga besar dari 

pihak laki-laki dan pihak perempuan. Perkawinan menimbulkan ikatan dan integrasi diantara pihak 

yang ada dalam Dalihan Na Tolu sehingga meminimalkan perceraian (Purba & Lastri, 2021). Pada 

proses pernikahan ketiga unsur Dalihan Na Tolu akan hadir dan berbincang serta menjalankan hak dan 

kewajibannya salah satunya adalah pemberian Sinamot. Dalihan Na Tolu juga berpengaruh dalam besar 

kecilnya Sinamot tersebut. 

Seseorang yang melakukan perkawinan dalam budaya Batak Toba, menunjukkan bahwa 

dirinya sebagai anggota dari masyarakat Batak. Hal ini tampak dari sistem Dalihan Na Tolu sebagai 

warisan tradisi yang baik. Perkawinan bisa berjalan dengan lancar karena adanya sistem kekerabatan 

ini. Perkawinan Batak, haruslah didasari oleh Dalihan Na Tolu, karena warisan ini adalah tradisi yang 

baik dari leluhur dan wajib untuk dipertahankan. Bukan hanya itu seorang Batak melakukan perkawinan 

dengan melibatkan Dalihan Na Tolu nya berarti ia menghormati para leluhur serta menjadi nilai 

keharmonisan seluruh unsur dalam sistem tersebut.(Antono et al., 2023) 

Tradisi ini sudah menjadi turun-temurun ketika anak laki-laki ingin menikah, ia harus 

memberikan Sinamot kepada pihak perempuan. Kebiasaan ini membuat orang berasumsi bahwa 

pernikahan orang Batak, tidak lebih dari proses jual-beli atau pernikahan dijadikan unsur komersial. 

Namun, adanya unsur Sinamot menandakan bahwa perkawinan tersebut mengandung aturan, nilai, 

prinsip serta cara tertentu yang mendasari hidup dan bertumbuh di dalam masyarakat Batak Toba.  

Dalam filsafat Batak, perkawinan yang mengharuskan pihak laki-laki memberikan Sinamot bagi pihak 

perempuan bukanlah proses jual-beli. Hal itu menandakan bahwa wanita tidak akan menjadi 

tanggungan ayahnya lagi, serta menjadi bagian dari keluarga pria. Dengan kata lain, wanita akan 

menjadi bagian integral dari Dalihan Na Tolu pria tersebut. Seperti dikatakan di atas bahwa penentuan 

Sinamot ditentukan oleh Dalihan Na Tolu, maka pembayaran Sinamot tersebut juga dibantu oleh 

Dalihan Na Tolu. Orang Batak akan tolong menolong dalam pembayaran Sinamot. Dalihan Na Tolu 



https://journal.actual-insight.com/index.php/intheos  https://doi.org/10.56393/intheos.v4i10.2502 
 

 

        391  

 

 

In Theos: Jurnal Pendidikan Agama dan Teologi, 4 (10) 2024 Hal 386 – 396 

Peran Sinamot Dan Dalihan Na Tolu Dalam Perkawinan Batak Toba Menurut Ajaran Gereja Katolik  

Covin Lumban Gaol 1, Rocky Aditia Sitohang 2, Yohanes Endi 3 
 

 

 dari pihak laki-laki, lebih tepatnya dongan tubu akan memberikan tumpak (sumbangan) kepada 

keluarga mempelai laki-laki. Hal ini dimaksudkan karena akan bertambahnya satu anggota ke dalam 

keluarga mereka. Perkawinan adalah permulaan dari kekerabatan baru.  

Sinamot merupakan syarat hukum untuk menyatukan keluarga pihak laki-laki dan pihak 

perempuan. Unsur ini menandai pengakuan pernikahan yang akan berlangsung antara anak mereka, dan 

juga memperkuat ikatan keluarga. Adanya pemberian Sinamot menandakan masyarakat Batak Toba 

yang menghormati tradisi yang memiliki nilai-nilai dan praktik budaya yang tertanam dalam komunitas 

Batak Toba. Penentuan Sinamot merupakan diskusi penting di antara dua keluarga besar agar saling 

mengerti dan transparansi. Pemberian Sinamot menandakan pemberitahuan kepada keluarga besar 

(dongan sahuta) tentang pernikahan yang akan datang. Pemberitahuan ini mendorong dukungan dan 

partisipasi dari keluarga besar (M. S. R. Simanjuntak et al., 2021). 

Perkawinan bagi orang Batak adalah sakral, bukan sekedar untuk mendapatkan keturunan. 

Masyarakat Batak memandang bahwa pernikahan adalah suatu yang suci, dilihat dari perpaduan laki-

laki dan perempuan menjadi satu. Sinamot menjadi salah satu kewajiban yang harus dipenuhi untuk 

mencapai kesempurnaan dalam perkawinan. Maka dari itu, pihak perempuan bukan “menjual” putrinya 

tetapi “mengutus putrinya” untuk mengikuti suaminya dan marga suaminya. Perempuan akan mengikuti 

garis keturunan dari suaminya, dengan artian ia telah meninggalkan garis keturunan dari keluarganya 

(Vergouwen, 1985). Penyerahan diri perempuan bukan hanya penyerahan tubuh, akan tetapi seluruh 

hidupnya. Sinamot adalah tanda bukti bahwa perkawinan adalah tanggung jawab dalam arti 

keseluruhan. Rintangan dalam rumah tangga harus dihadapi dengan bersama. Perceraian hampir tidak 

ada dalam masyarakat Batak Toba, karena perkawinan bukan hanya pengikat badan tetapi pengikat jiwa 

yang menjadi satu. Daya ikat ini bertahan dan saling meneguhkan satu sama lain. Di samping itu pula 

adanya perkawinan berarti menyatukan dua keluarga besar beserta Dalihan Na Tolu masing-masing. 

Adanya perceraian berarti memutus hubungan keluarga tersebut. 

Tema alkitabiah yang paling awal dan paling mendasar untuk memahami perkawinan sebagai 

sakramen adalah perjanjian, terutama perjanjian Allah dengan bangsa Israel. Tema perjanjian dalam 

Perjanjian Lama meletakkan dasar bagi perkawinan yang dipahami sebagai sakramen dalam sejarah 

Kristen. Weaver mengumpulkan tiga aspek perkawinan sebagai perjanjian dari Perjanjian Lama. 

Pertama, pernikahan adalah sebuah realitas yang diciptakan sekaligus sakral. Hal ini bukanlah sebuah 

partisipasi dalam keilahian sebagaimana kultus kesuburan memandang seksualitas, melainkan sebuah 

anugerah dari Tuhan dan sebuah media untuk merasakan kasih Tuhan. Kedua, kasih perjanjian itu aktif 

dan setia. Itu adalah sesuatu yang dilakukan seseorang. Kehadirannya terlihat pada perilaku konkrit 

yang menunjukkan sikap memaafkan, sabar, dan keteguhan. Ketiga, kasih perjanjian tidak bersyarat 

dan tidak dapat dipisahkan (Robb, 2015). Perjanjian melibatkan keseluruhan pribadi, dan ukuran 

karakter seseorang dalam hubungan perjanjian adalah ketulusan dan komitmen yang dibawa seseorang 

untuk menjunjung tinggi hubungan tersebut. Karena hubungan perjanjian sangat mendefinisikan 

manusia, maka hubungan perjanjian tidak dapat ditolak tanpa menimbulkan kerugian permanen pada 

orang yang menolaknya. Dalam pengertian ini perjanjian tidak dapat dibatalkan, karena perjanjian 

melibatkan seluruh karakter dan identitas orang-orang yang terlibat (Weaver, 2019,). 

Perkawinan dalam Gereja Katolik merupakan salah satu dari tujuh sakramen yang ada dalam 

tubuh Gereja itu sendiri. Tujuh sakramen dalam Gereja adalah tindakan simbolis yang mengungkapkan 

dan menghadirkan Kristus yang bangkit dalam kehidupan umat beriman (Robb, 2015). Dalam Gereja 

Katolik, sakramen dimaknai sebagai tanda dan sarana kehadiran Tuhan yang menjadi sumber berkat 

dan keselamatan bagi umat-Nya (Lon, 2019). Dari Surat Paulus kepada jemaat Efesus (Ef 5:32) 

menunjukkan bahwa sejak awalnya Kekristenan memandang perkawinan sebagai sebuah misteri; 

sebuah sarana perjumpaan dengan Tuhan karena Tuhan hadir dalam perkawinan itu. Kata “misteri” 

dalam bahasa Yunani ialah μυστήριον, lalu kemudian diterjemahkan ke dalam bahasa latin sebagai 



https://journal.actual-insight.com/index.php/intheos  https://doi.org/10.56393/intheos.v4i10.2502 
 

 

        392  

 

 

In Theos: Jurnal Pendidikan Agama dan Teologi, 4 (10) 2024 Hal 386 – 396 

Peran Sinamot Dan Dalihan Na Tolu Dalam Perkawinan Batak Toba Menurut Ajaran Gereja Katolik  

Covin Lumban Gaol 1, Rocky Aditia Sitohang 2, Yohanes Endi 3 
 

 

 sacramentum. Karena perkawinan sebagai misteri diterjemahkan sebagai sacramentum, maka 

perkawinan itu dikaitkan dengan sakramen-sakramen lainnya dan secara resmi dinyatakan sebagai 

sakramen sejak abad XII (Dumas, 2021). 

Karena perkawinan merupakan sakramen, perkawinan dalam Gereja Katolik sering disebut 

sebagai perkawinan sakramental (Lon, 2019). Perkawinan sakramental pada dasarnya merujuk pada 

kesucian sebuah perkawinan. Hakikat sakramental pernikahan dalam Gereja Katolik ialah bahwa 

“Sakramen mendatangkan berkat dan dukungan tambahan berdasarkan iman kita.” “Perkawinan adalah 

sakramen yang ditetapkan oleh Yesus.” “Perkawinan sakramental adalah kekal. Sebagai Sakramen, 

Sakramen menghadirkan nilai tersendiri dan istimewa bagi kehidupan dua orang yang menjadi ‘satu’ 

(Joseph Pothier, 2018). 

Perkawinan sebagai perkawinan sakramental bukan sekedar persekutuan antara dua insan (pria 

dan wanita) yang saling mencintai satu sama lain, tetapi perkawinan merupakan sarana untuk 

mendekatkan diri kepada Allah (Joseph Pothier, 2018). Panggilan hidup berkeluarga adalah suatu 

peristiwa yang dimana manusia mementaskan kasih Allah pada kodrat dan realitas manusiawinya 

(Loka, Sali, et al., 2023). Lebih jauh lagi, perkawinan merupakan sarana untuk menggapai kesucian, 

yang merupakan tujuan hidup orang Kristen. Perkawinan menjadi sarana untuk menggapai kesucian 

karena perkawinan itu ditetapkan oleh Allah dan merupakan karya Allah ketika manusia pertama 

diciptakan (Kej. 1:26-28). Perkawinan yang dikehendaki oleh Allah sejak manusia diciptakan menuntut 

kewajiban atau keharusan dari pria dan wanita untuk saling mengasihi satu sama lain dan hidup dalam 

persekutuan (P. Y. Paulus II, 2011,). Gereja berkeyakinan bahwa perkawinan itu bukan hasil rancangan 

atau rencana manusia, melainkan Allah mengatakan kepada umat-Nya bahwa Diri-Nya sendiri 

mendirikan, menginstitusikan dan menguduskan perkawinan pada permulaan sejarah manusia (bdk. Kej 

2:3) (Loka, Mba, et al., 2023). 

Perkawinan adalah persatuan atau kesatuan hubungan antara dua pribadi yakni pria dan wanita 

untuk hidup bersama sebagai suami-istri sepanjang hayat lewat perjanjian yang bersifat eksklusif. 

Kesatuan dua pribadi itu dengan indah dilukiskan dalam Kitab Kejadian “keduanya menjadi satu 

daging” (Catur Raharso, 2006). Kalau dua orang sepakat untuk bersama-sama membangun persekutuan 

hidup yang terwujud dalam kehendak menjadi suami atau istri , itu berarti bahwa mereka saling 

memberi dan menerima sebagai suami atau istri secara eksklusif. Eksklusif berarti mengecualikan dan 

membuang relasi dengan orang lain sebagai suami atau istri kedua dan seterusnya.  Dengan kata lain, 

jika seseorang, mau memberikan seluruh dirinya kepada orang yang dicintainya, dan sekaligus 

menerimanya secara sama dalam perkawinan, maka kesepakatan timbal balik itu tidak bisa diberikan 

lagi kepada orang ketiga atau keempat dan seterusnya (Paulus II, 2016,). Jadi pemberian diri kepada 

satu orang pasangan tidak bisa dikatakan “seluruhnya” kalau kemudian ternyata dibagi-bagikan atau 

disharingkan kepada orang lain. Ikatan suami-istri tidak dibagi-bagi kepada lebih dari satu orang karena 

tidak mungkin dua atau lebih orang memperoleh keadilan yang sama dan penuh dari satu orang (bdk 

Kan 1134, 1085). Hal ini mau menegaskan bahwa Gereja melarang perkawinan poligami. 

Kesatuan persekutuan suami-istri memiliki dasar dalam Kitab Suci, “Sebab itu laki-laki akan 

meninggalkan ayah dan ibunya dan bersatu dengan istrinya, sehingga keduanya itu menjadi satu 

daging.” (Mat 19:5; bdk. Kej 2:24). Kata “bersatu” atau “melekat”, memperlihatkan keserasian yang 

mendalam, kelekatan fisik dan batin, sampai pada taraf di mana kata itu dipakai untuk menggambarkan 

kesatuan dengan Allah: “Jiwaku melekat kepada-Mu” (Mzm 63:8). Jadi persatuan perkawinan tidak 

hanya membangkitkan dimensi seksual ataupun badaniah, tapi juga dalam pemberian diri sukarela 

dalam kasih. Akibat dari kesatuan ini adalah bahwa mereka berdua “menjadi satu daging”, secara fisik 

dan dalam kesatuan hati dan hidup mereka, dan akhirnya, dalam diri seorang anak, yang akan dilahirkan 

oleh karena keduanya, yang akan membawa serta dalam dirinya, baik secara genetik maupun spiritual, 

dua “daging” tersebut (Fransiskus, 2016).  



https://journal.actual-insight.com/index.php/intheos  https://doi.org/10.56393/intheos.v4i10.2502 
 

 

        393  

 

 

In Theos: Jurnal Pendidikan Agama dan Teologi, 4 (10) 2024 Hal 386 – 396 

Peran Sinamot Dan Dalihan Na Tolu Dalam Perkawinan Batak Toba Menurut Ajaran Gereja Katolik  

Covin Lumban Gaol 1, Rocky Aditia Sitohang 2, Yohanes Endi 3 
 

 

 Konsekuensi logis dari gagasan kesatuan dan monogami perkawinan adalah bahwa orang yang 

sudah terikat oleh perkawinan sah tidak bisa menikah lagi secara sah dengan orang lain. Ikatan nikah 

yang pertama menjadi halangan yang sifatnya menggagalkan bagi pernikahan kedua (bdk Kan 1085). 

Demi sahnya, setiap perkawinan membuat status bebas (free state) dari kedua belah pihak yang akan 

menikah. Lawan dari prinsip monogami ialah poligami, poliandri, dan mentalitas perceraian (Catur 

Raharso, 2006). Di lain pihak mengingat perkawinan adalah ikatan timbal-balik yang mengandaikan 

adanya dua pribadi yang berbeda, maka seseorang yang ditinggal mati  oleh suami atau istrinya bisa 

menikah lagi dengan orang lain, karena ikatan pertama telah terhenti dengan kematian pasangannya. Ia 

memperoleh kembali status bebasnya (Catur Raharso, 2006). 

Di samping berciri kesatuan (unitas), perkawinan dalam Gereja Katolik juga berciri tidak 

terceraikan (indissolubilitas). Hal itu ditegaskan dalam Kitab Hukum Kanonik kan. 1056 (Galed, 2020, 

hal. 60). Ciri tidak terceraikan (indissolubilitas) dalam perkawinan mengacu ikatan/relasi dalam 

perkawinan itu sendiri. Ikatan/relasi perkawinan itu terjalin sepanjang hidup dan tidak terceraikan oleh 

apapun kecuali bila salah satu dari pasangan itu meninggal dunia. Sesudah kasih yang menyatukan kita 

dengan Allah, kasih suami istri adalah "bentuk persahabatan tertinggi (Fransiskus, 2016). Kasih ini 

merupakan kesatuan yang memiliki seluruh sifat persahabatan yang baik: mengusahakan kesejahteraan 

orang lain, sifat timbal balik, keintiman, kehangatan, stabilitas dan kemiripan di antara sahabat yang 

dibangun dari kehidupan bersama. Perkawinan menggabungkan semua hal di atas dengan eksklusivitas 

yang tak dapat diceraikan yang diungkapkan dalam komitmen kokoh untuk berbagi dan membentuk 

bersama keseluruhan hidup. Kesatuan dan kebersamaan seumur hidup yang diungkapkan dalam janji 

perkawinan itu lebih dari sekadar formalitas sosial atau rumusan tradisional; kesatuan itu berakar dalam 

kecenderungan spontan pribadi manusia.  

Persekutuan suami-istri bercirikan bukan hanya kesatuan, melainkan juga sifat tak terbatalkan. 

Sifat tak terbatalkan pernikahan berakar dalam penyerahan pribadi yang menyeluruh antara suami-istri, 

dan dituntut demi kesejahteraan anak-anak. Sifat itu beroleh dasar kebenarannya yang mutakhir dalam 

Rencana, yang diwahyukan oleh Allah. la menghendaki serta menganugerahkan sifat tak terbatalkan 

pernikahan sebagai buah-hasil, sebagai lambang dan tuntutan cinta yang mutlak setia, kasih Allah 

terhadap manusia, dan kasih Tuhan Yesus terhadap Gereja (Paulus II, 2011). Demikianlah suami-istri 

tidak hanya mampu mengatasi “ketegaran hati” (Mat 19;8), melainkan juga dan terutama mampu ikut 

serta dalam cinta yang penuh dan definitif, yakni kasih Kristus, Perjanjian baru dan kekal yang telah 

menjadi daging. Seperti Tuhan Yesus menjadi “saksi yang setia” (Why 3;14), kata “Ya” pada janji-janji 

Allah (bdk 2 Kor 1;20) begitu pula suami-istri Kristiani dipanggil untuk sesungguhnya ikut serta 

menghayati ikatan yang tak dapat ditarik kembali atau dibatalkan, yang menyatukan Kristus dengan 

Gereja Mempelai-Nya, yang dikasihi-Nya sampai akhir (bdk. Yoh 13:1). Kurnia Sakramen serta merta 

merupakan panggilan dan perintah bagi suami-istri, supaya mereka tetap saling setia selamanya, 

melampaui setiap cobaan dan kesukaran, dalam ketaatan penuh kemurahan hati terhadap kehendak 

Tuhan yang kudus: “Maka apa yang telah dipersatukan oleh Allah, janganlah itu diceraikan oleh 

manusia” (Mat 19;6)Fransiskus, Amoris Laetitia (Sukacita Kasih), art. 123. Perkawinan yang sah dalam 

Gereja tidak dapat dibubarkan dengan kekuatan manusia apa pun atau dengan sebab apa pun selain 

kematian’ (bdk. Kan. 1141) (Lawler & Salzman, 2022).  

Sinamot merupakan sebuah praktik budaya yang sudah turun-temurun dan sampai saat ini 

masih ditemukan dalam prosesi perkawinan Batak Toba. Makna Sinamot itu sendiri merupakan sebuah 

tanda penghormatan keluarga pria terhadap keluarga perempuan karena telah membesarkan dan 

merawat putrinya serta mau memberikan kepada pihak laki-laki. Bukan hanya itu Sinamot adalah suatu 

keharusan agar perkawinan bisa menjadi sah dalam adat Batak Toba. Namun dibalik itu semua, Sinamot 

juga bisa menjadi sebuah pertanggungjawaban laki-laki kepada perempuan yang akan dipinangnya. 



https://journal.actual-insight.com/index.php/intheos  https://doi.org/10.56393/intheos.v4i10.2502 
 

 

        394  

 

 

In Theos: Jurnal Pendidikan Agama dan Teologi, 4 (10) 2024 Hal 386 – 396 

Peran Sinamot Dan Dalihan Na Tolu Dalam Perkawinan Batak Toba Menurut Ajaran Gereja Katolik  

Covin Lumban Gaol 1, Rocky Aditia Sitohang 2, Yohanes Endi 3 
 

 

 Kesanggupan pihak laki-laki membayar Sinamot kepada pihak perempuan mengartikan pihak laki-laki 

sanggup untuk merawat dan menyejahterakan perempuan yang akan dinikahinya. 

Ajaran Katolik itu sendiri memandang perkawinan merupakan sebuah perjanjian yang saling 

memberikan diri tanpa meminta adanya ganti-rugi atau bisa dikatakan memberi tanpa pamrih (Kowe et 

al., 2024). Kitab Hukum Kanon 1057-§2 “Kesepakatan perkawinan adalah tindakan kehendak 

dengannya seorang laki-laki dan seorang perempuan saling menyerahkan diri dan saling menerima 

untuk membentuk perkawinan dengan perjanjian yang tak dapat ditarik kembali”(Kitab Hukum 

Kanonik, 2016). Memang Gereja Katolik tidak memandang Sinamot adalah keharusan yang mutlak. 

Akan tetapi melihat nilai dari Sinamot merupakan sebuah keharusan agar perkawinan bisa menjadi sah, 

maka Gereja menghormatinya sejauh itu tidak melanggar hukum dan ajaran Gereja. 

Perkawinan Batak Toba, adalah perkawinan yang suci dan sakral. Dalam artian, perkawinan ini 

tidak hanya menyatukan dua insan tetapi dua keluarga besar dari Dalihan Na Tolu masing-masing baik 

pihak laki-laki maupun pihak perempuan. Sinamot menjadi tanda persatuan antara kedua pasangan 

sekaligus persatuan keluarga besar. Karena Sinamot itu akan diberikan oleh Dalihan Na Tolu pihak 

laki-laki kepada Dalihan Na Tolu pihak perempuan. Dengan kata lain, Sinamot menjadi tanda pengikat 

antara laki-laki dan perempuan beserta keluarganya. Sebuah kekerabatan yang harmonis yang mengikat 

dan saling tolong-menolong. Maka dari itu, perkawinan itu satu dan tidak terceraikan dalam perkawinan 

Batak Toba.  

Bukan hanya Sinamot, nilai dari Dalihan Na Tolu juga menjadi salah satu pengikat sebuah 

perkawinan dalam Batak Toba itu satu dan tidak terceraikan. Nilai dari Dalihan Na Tolu sangat sejalan 

dengan ajaran Gereja Katolik yakni monogami dan indissolubilitas. Tradisi dan nilai ini mengikat 

mempelai agar menjaga nilai-nilai keluhuran dari perkawinan tersebut. Karena dengan bercerai maka 

akan memisahkan kedua keluarga besar, sehingga kata perceraian hampir tidak ada dalam adat Batak 

Toba. Sejak semula Gereja mengatakan bahwa kesatuan perkawinan itu adalah unik, intim, eksklusif 

dan kodrati (Halawa, 2019). Maka dari itu perkawinan adalah hal yang suci dan sakral yang sejak 

semula Allah yang menetapkannya, bahwa seorang pria dan wanita menjadi satu tubuh, satu jiwa dan 

satu roh. 

Gereja melihat bahwa kekayaan kebudayaan pada suatau daerah adalah sesuatu yang harus 

dipertahankan. Seperti Yesus yang masuk dalam kebudayaan Yahudi, Gereja juga dipanggil untuk 

masuk ke dalam kebudayaan dimana Ia berada (Phillips, 2016). Setiap budaya memiliki nilai-nilai yang 

dapat memperkaya Gereja. Bukan hanya itu nilai-nilai dalam budaya kerap kali sejalan dengan 

pandangan Gereja. Dalam hal ini, Sinamot dan Dalihan Na Tolu adalah kekayaan budaya Batak Toba 

yang berperan dalam perkawinan adat tersebut. Nilai yang ditanamkan pun sama dengan ajaran Gereja 

Katolik. Kehadiran Gereja Katolik pun membawa nilai-nilai baik kepada budaya dan diwaktu yang 

bersamaan Gereja mengambil unsur-unsur dalam budaya yang baik ke dalam Gereja. Gereja membaptis 

nilai-nilai ini, maka Sinamot dan Dalihan Na Tolu tidak menjadi penghalang bagi perkawinan Gereja 

Katolik. Sehingga Gereja dapat membuat injil sesuai dengan konteks kebudayaan yakni Batak Toba 

dan sekaligus memasukkan budaya Batak Toba ke dalam persekutuan Gereja. 

Simpulan  

Budaya atau tradisi yang ada dalam suku atau kelompok merupakan ekspresi jiwa dari 

suku/kelompok itu sendiri. Oleh karena itu, tradisi Sinamot dan Dalihan Na Tolu dalam perkawinan 

adat Batak merupakan ekspresi jiwa suku Batak itu sendiri. Gereja Katolik tidak anti dengan budaya 

atau kearifan lokal, sejauh budaya atau kearifan lokal itu tidak bertentangan dengan ajaran iman Gereja 

dan membantu penghayatan iman umat. Berdasarkan penjelasan di atas dapat dimengerti bahwa 

Sinamot dan Dalihan Na Tolu dalam perkawinan adat Batak memiliki keselarasan dengan perkawinan 

menurut Gereja Katolik. Sinamot dan Dalihan Na Tolu memuat nilai-nilai yang ditekankan oleh Gereja 



https://journal.actual-insight.com/index.php/intheos  https://doi.org/10.56393/intheos.v4i10.2502 
 

 

        395  

 

 

In Theos: Jurnal Pendidikan Agama dan Teologi, 4 (10) 2024 Hal 386 – 396 

Peran Sinamot Dan Dalihan Na Tolu Dalam Perkawinan Batak Toba Menurut Ajaran Gereja Katolik  

Covin Lumban Gaol 1, Rocky Aditia Sitohang 2, Yohanes Endi 3 
 

 

 Katolik dalam sebuah perkawinan. Nilai-nilai yang dijunjung tinggi oleh Gereja dalam perkawinan 

ialah nilai, kesakralan (kesucian), kesatuan dan tidak terceraikan. Hal esensial dalam perkawinan orang 

Batak ialah bahwa perkawinan adalah panggilan hidup untuk meneruskan keturunan dan marga (klan). 

Perkawinan yang berbuah pada keturunan dan pelestarian marga (klan) merupakan sesuatu yang 

suci/sakral dalam adat Batak. Hal ini selaras dengan ajaran Gereja Katolik yang menilai bahwa 

perkawinan itu merupakan sesuatu yang suci (sakral) karena berasal dikehendaki oleh Allah. Dan 

perkawinan yang berbuah pada keturunan menunjukkan bahwa pasangan ambil bagian dalam karya 

Allah (bdk. Kej. 1:26-28). Sinamot dalam perkawinan Batak secara fisik memang tampak sebagai 

pemberian materi, namun tidak boleh dimengerti dari tampilan luar/fisiknya. Sinamot itu sendiri 

memiliki makna. Secara etimologis, Sinamot itu memiliki arti “yang bertahan lama atau kebaikan yang 

bertahan lama.” Adanya Sinamot dalam perkawinan adat Batak berperan menjadi penopang agar 

perkawinan itu bertahan lama. Peran Sinamot dalam perkawinan adat Batak ini selaras dengan ciri/sifat 

tidak terceraikan (indissolubilitas) dalam perkawinan menurut Gereja Katolik. Sinamot berperan untuk 

menjaga agar perkawinan itu tidak terceraikan (indissolubilitas) dan menjaga kesatuan perkawinan. 

Dalihan Na Tolu dalam perkawinan adat Batak berperan untuk menciptakan hubungan kekeluargaan 

yang harmonis. Hubungan ini bukan hanya menyangkut pasangan (suami-istri), tetapi juga menyangkut 

keluarga dari pasangan tersebut. Dalihan Na Tolu hadir dan berperan dalam perkawinan adat Batak 

untuk menjaga kesatuan pasangan (suami-istri) dan juga kesatuan keluarga dari pasangan tersebut. 

Dalihan Na Tolu selaras dengan ciri kesatuan dalam perkawinan menurut Gereja Katolik. Dalihan Na 

Tolu mengikat kesatuan antar pasangan (suami-isteri) dan keluarga pasangan dan mencegah terjadi 

perceraian, sehingga terciptalah keharmonisan dalam keluarga. 

Referensi 

Antono, Y. S., Tambunan, A. C., & Nadeak, L. (2023). Fungsi Perayaan Adat Batak dan Perayaan 

Sakramen Perkawinan Pada Masyarakat Batak Katolik Dalam Perspektif Fungsionalisme 

Agama. Logos: Jurnal Filsafat-Teologi, 20, No. 2. 

Catur Raharso, A. (2006). Paham Perkawinan dalam Gereja Katolik. Malang: Dioma. 

Dumas, B. (2021). THe Sacrament of Marriage in Postmodernity : Struggling with “ Spectacularization 

”? Marriage, Families & Spirituality, 27, 175–195. https://doi.org/10.2143/INT.27.2.3289973 

Febriyeni, A. (2020). Perubahan Fungsi Sinamot Pada Etnik Batak Toba. Buddayah: Jurnal Pendidikan 

Antropologi, 2. 

Firmando, H. B. (2021). Kearifan Lokal Sistem Kekerabatan Dalihan Na Tolu Dalam Merajut Harmoni 

Sosial Di Kawasan Danau Toba. Aceh Anthropological Journal, 5. 

Fransiskus, P. (2016). Amoris Laetitia (Sukacita Kasih) (F. X. Adisusanto & B. Prasasti Harini Tri 

(Ed.); K. K. KWI (Penerj.)). Departemen Dokumentasi dan Penerangan Konferensi Waligereja 

Indonesia. 

Galed, D. O. (2020). Perkawinan in Fieri Dan Perkawinan in Facto Esse Dalam Pemahaman Yuridis 

Gereja Katolik. Jurnal Hukum Magnum Opus, 3(1), 57–68. 

https://doi.org/10.30996/jhmo.v3i1.3011 

Halawa, A. A. (2019). Nilai Unitas (Monogam) Perkawinan Katolik Dalam Terang Biblis. Logos, 14(2), 

52–67. https://doi.org/10.54367/logos.v14i2.338 

Harahap, A. H., & Siahaan, H. M. (1987). Orientasi Nilai-nilai Budaya Batak. Sanggar Willem 

Iskandar. 

Joseph Pothier, G. (2018). On The Sacramentality Of Marriage: The Divergence Of Canon Law And 

Theology And The Inability To Maintain The Presumption Of Facere Quod Facit Ecclesia. 

University of South Africa. 

Kitab Hukum Kanonik (II). (2016). Konferensi Wali Gereja Indonesia. 

Kowe, A., Endi, Y., Suherli, S., & Pao, S. (2024). Makna Belis Dalam Perkawinan Matrilineal 

Masyarakat Ngada (Ditinjau Berdasarkan Kitab Hukum Kanonik No. 1062). Jurnal Adat dan 

Budaya, 6 (1), 94–103. 



https://journal.actual-insight.com/index.php/intheos  https://doi.org/10.56393/intheos.v4i10.2502 
 

 

        396  

 

 

In Theos: Jurnal Pendidikan Agama dan Teologi, 4 (10) 2024 Hal 386 – 396 

Peran Sinamot Dan Dalihan Na Tolu Dalam Perkawinan Batak Toba Menurut Ajaran Gereja Katolik  

Covin Lumban Gaol 1, Rocky Aditia Sitohang 2, Yohanes Endi 3 
 

 

 Lawler, M. G., & Salzman, T. A. (2022). Pope Francis, Civil Unions, and Same-Sex Marriage: 

Theological Reflections. Irish Theological Quarterly, 87(1), 3–21. 

https://doi.org/10.1177/00211400211060630 

Loka, E. V., Mba, Y., Sali, M., & Endi, Y. (2023). Tradisi Belis Menurut Pandangan Gereja Katolik ( 

Studi Kritis Terhadap Perkawinan Adat Ende-Lio Berdasarkan KHK No . 1057 ). Borneo 

Rewiew: Jurnal Lintas Agama dan Budaya, 2(1), 52–61. 

Loka, E. V., Sali, Y. M. M., & Endi, Y. (2023). Tradisi Belis Menurut Pandangan Gereja Katolik (Studi 

Kritis Terhadap Perkawinan Adat Ende-Lio Berdasarakan KHK No. 1057). Borneo Review: 

Jurnal Lintas Agama dan Budaya, 2 (1), 52–67. 

Lon, Y. S. (2019). Hukum Perkawinan Sakramental Dalm Gereja Katolik. Kanisius. 

Lumban Tobing, P. (1956). The Structure of the Toba-Batak Belief in the High God. Jacob van Campen. 

Manurung, L. W. (2021). Strategi Bertutur Menolak dan Strategi Kesantunan Dalam Peristiwa Tutur 

Marhata Sinamot (Negosiasi Mahar) Pada Pernikahan Adat Batak Toba. 

Marbun, E. P., Mawara, J. E. T., & Damis, M. (2023). Tradisi Sinamot dalam Perkawinan Adat Suku 

Batak Toba di Kecamatan Limo Kota Depok. Jurnal Holistik, 16. 

Paulus II, P. Y. (2011). Familiaris Consortio (R. Hardawiryana (Penerj.)). Departemen Dokumentasi 

dan Penerangan Konferensi Waligereja Indonesia. 

Paulus II, P. Y. (2016). Kitab Hukum Kanonik: Edisi Resmi Bahasa Indonesia [ Codex Iuris Canonici] 

(R. Rubiyatmoko (Ed.); 5 ed.). Konferensi Waligereja Indonesia. 

Phillips, P. (2016). Gaudium et Spes. In Journal of Catholic Social Thought (Vol. 13, Nomor 2). 

https://doi.org/10.5840/jcathsoc20161327 

Purba, E. P., & Lastri. (2021). Pengaruh Upa Tulang, Jumlah Ulos, Pekerjaan, Dan Pendidikan 

Terhadap Sinamot: Kasus Perkawinan Batak Toba Di Medan. Jurnal Manajemen dan Bisnis, 

21. 

Robb, A. (2015). The Relationship between a Theological Understanding of Marital Commitment and 

a Juridical Articulation of Marital Consent in Sacramental Marriages in the United States. 

Duquesne University. 

Siahaan, N. B. A. (1964). Sejarah Kebudayaan Batak. CV. Napitupulu & Sons. 

Sihombing, T. M. (1986). Filsafat Batak Tentang Kebiasaan-kebiasaan Adat Istiadat. Balai Pustaka. 

Simanjuntak, B. A. (2009). Konflik Status dan Kekuasaan Orang Batak Toba. Yayasan Obor. 

Simanjuntak, B. A. (2011). Pemikiran Tentang Batak: Setelah 150 Tahun Agama Kristen di Sumatera 

Utara. Yayasan Obor. 

Simanjuntak, M. S. R., Tampubolon, F., & Siahaan, J. (2021). Marhata Sinamot at Toba Ethnic 

Wedding Ceremony: Antropolinguistic Study. Konfrontasi Jurnal: Culture, Economy, and 

Social Changes, 8. 

Siregar, T. M. S., Br Ginting, A. P., Lestari, D., Christian, J., & Nurfarah. (2023). Sinamot Tradition In 

Traditional Toba Batak Weddings. Interdisciplinary Journal of Advanced Research and 

Innovation, Vol. 1, No. 

Sirumapea, B. (1994). Perkawinan Batak Toba Dalam Terang Ajaran Kristiani (Suatu Analisis 

Filosofis Antropologis). STFT Widya Sasana. 

Situmorang, D. R. (2018). Tradisi Sinamot dalam Adat Perkawinan dan Implikasinya terhadap Relasi 

Kekerabatan dalam Masyarakat Suku Batak Toba di Tarutung, Tapanuli Utara, Sumatera Utara. 

Jurnal Pendidikan dan Kebudayaan. 

Tius, T. (2018). Makna dan Fungsi Tradisi Sinamot dalam Pernikahan Batak Toba di Kecamatan 

Mandau. JOM FISIP, Vol. 5: ed. 

Vergouwen, J. G. (1985). Masyarakat dan Hukum Adat Batak Toba. Pustaka Azet. 

Veronica, S., & Azeharie, S. S. (2021). Phenomenology Study on Young Women of Batak Toba in 

Jakarta About Sinamot. Advances in Social Science, Education and Humanities Research, 655. 

Weaver, N. K. (2019). Marriage and Family: A Christian Theological Foundation. Anselm Academic. 
 


