o~

= %

In Theos:

||-R(heos Jurnal Pendidikan Agama dan Teologi INtheos

Jumal Pendikan dan Theologi Vol. 4 No. 10 Oktober Tahun 2024 | Hal. 386 — 396
4 https://doi.org/10.56393/intheos.v4i10.2502

Peran Sinamot Dan Dalihan Na Tolu Dalam Perkawinan Batak Toba Menurut
Ajaran Gereja Katolik

Covin Lumban Gaol ", Rocky Aditia Sitohang # 2, Yohanes Endi 23

2 Sekolah Tinggi Filsafat Teologi Widya Sasana, Indonesia
! covinlumbangaol07@gmail.com*
*korespondensi penulis

Informasi artikel . ABSTRAK

Received: 6 September 2024; Penelitian ini menyoroti peran Sinamot dan Dalihan Na Tolu dalam perkawinan
Revised: 15 September 2024; adat Batak serta hubungannya dengan perkawinan menurut Gereja Katolik.
Accepted:25 September 2024. Metode yang digunakan dalam penelitian ini ialah studi kepustakaan. Penulis
Kata-kata kunci: merujuk berbagai sumber literatur yang mencakup teks-teks budaya, literatur
Sinamot; teologi, serta penelitian terdahulu yang relevan. Melalui analisis, penulis
Dalihan Na Tolu; menemukan bahwa tradisi Sinamot dan Dalihan Na Tolu dalam perkawinan
Gereja Katolik; adat Batak mencerminkan nilai-nilai yang sejalan dengan ajaran Gereja Katolik
Perkawinan. (suci, kesatuan dan tidak terceraikan). Sinamot, meskipun secara fisik

merupakan pemberian materi, memiliki makna yang mendalam sebagai
penopang kesatuan dan ketidakterceraian perkawinan, sesuai dengan ajaran
Gereja Katolik tentang kesucian perkawinan. Sementara Dalihan Na Tolu
berperan dalam menciptakan hubungan kekeluargaan yang harmonis, menjaga
kesatuan pasangan dan keluarga, serta mencegah perceraian, yang sejalan
dengan prinsip kesatuan dalam ajaran Gereja Katolik. Dengan demikian,
kesimpulan penelitian ini menggambarkan keselarasan antara tradisi Sinamot
dan Dalihan Na Tolu dalam perkawinan adat Batak dengan perkawinan menurut
ajaran Gereja Katolik.

ABSTRACT
Keywords: The Role of Sinamot and Dalihan Na Tolu in Batak Toba Marriage
Sinamot; According to the Teachings of the Catholic Church. This study highlights the
Dalihan Na Tolu; roles of Sinamot and Dalihan Na Tolu in traditional Batak marriage and their
Catholic Church; relationship with marriage according to the Catholic Church. The method
Mariage. employed in this research is literature review. The author refers to various

literary sources including cultural texts, theological literature, and relevant
previous research. Through analysis, the author finds that the traditions of
Sinamot and Dalihan Na Tolu in Batak customary marriage reflect values that
align with Catholic Church teachings (holiness, unity, and indissolubility).
Sinamot, despite being a material gift, carries profound significance as a
support for the unity and indissolubility of marriage, by Catholic Church
teachings on the sanctity of marriage. Meanwhile, Dalihan Na Tolu plays a role
in creating harmonious family relationships, maintaining the unity of couples
and families, and preventing divorce, which aligns with the principle of unity in
Catholic Church teachings. Thus, the conclusion of this study illustrates the
harmony between the traditions of Sinamot and Dalihan Na Tolu in Batak
customary marriage with marriage according to Catholic Church teachings.

Copyright © 2024 (Covin Lumban Gaol, dkk). All Right Reserved

How to Cite : Gaol, C. L., Sitohang, A. R., & Endi, Y. (2024). Peran Sinamot Dan Dalihan Na Tolu Dalam
Perkawinan Batak Toba Menurut Ajaran Gereja Katolik . In Theos : Jurnal Pendidikan Dan
Theologi, 4(10), 386—396. https://doi.org/10.56393/intheos.v4i10.2502

@ (@ (@ | Thiswork is licensed under a Creative Commons Attribution-ShareAlike 4.0 International License.
I Allows readers to read, download, copy, distribute, print, search, or link to the full texts of its
articles and allow readers to use them for any other lawful purpose. The journal hold the copyrigh



https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

In Theos: Jurnal Pendidikan Agama dan Teologi, 4 (10) 2024 Hal 386 — 396
Peran Sinamot Dan Dalihan Na Tolu Dalam Perkawinan Batak Toba Menurut Ajaran Gereja Katolik
Covin Lumban Gaol ¢, Rocky Aditia Sitohang 2, Yohanes Endi ®

Pendahuluan

Pernikahan merupakan ikatan sosial dan hukum antara individu yang membentuk hubungan
kekerabatan dan meresmikan hubungan antarindividu. Setiap orang memiliki kerinduan untuk menikah.
Pernikahan ini akan terus dilakukan oleh manusia dengan beberapa tujuan dan yang paling dasar adalah
melanjutkan keturunan. Pernikahan antara pria dan wanita akan diakui secara resmi oleh hukum, agama
dan dalam kerangka adat istiadat tertentu. Bagi berbagai suku di Indonesia, pernikahan merupakan
bagian dari struktur budaya yang menghasilkan serangkaian peraturan, pandangan hidup, nilai-nilai,
atau prinsip-prinsip tertentu (Marbun et al., 2023).

Masyarakat Batak, memandang bahwa perkawinan adalah peristiwa yang sakral dan wajib
untuk dirayakan. Perkawinan adalah salah satu dari tiga peristiwa utama kehidupan yang harus
dirayakan selain kelahiran dan kematian. Selain itu, perkawinan dalam budaya Batak sarat kaya akan
adat dan budaya. Bisa dikatakan sahnya sebuah perkawinan haruslah mengikuti adat istiadat
perkawinan dalam budaya Batak.

Salah satu persyaratan pernikahan dalam Batak Toba ialah memberikan mahar atau Sinamot
kepada keluarga mempelai perempuan. Dalam konteks perkawinan adat suku Batak Toba, mahar atau
Sinamot sudah ada sejak zaman nenek moyang dan terus dipertahankan hingga saat ini. Bahkan,
keberadaan Sinamot ini diakui dan dijaga oleh masyarakat suku Batak Toba, sehingga menjadi bagian
dari tradisi yang dilestarikan. Pemberian ini merupakan tanda penghormatan kepada keluarga
perempuan. Memberikan Sinamot kepada keluarga perempuan sangat penting, tanpa hal itu pernikahan
dianggap tidak sah dalam adat (Manurung, 2021). Pada awalnya hadiah tersebut dalam bentuk hewan
ternak seperti kerbau, sapi, kuda dan babi. Jumlahnya tergantung pada kesepakatan dan kemampuan
pihak laki-laki. Namun, pada zaman ini pemberian mahar tidak lagi dengan binatang tetapi dengan
uang. Hal ini dipengaruhi oleh perkembangan dunia dan kepraktisan dalam adat.

Pernikahan pada suku Batak Toba tidak hanya mengikat antara pria dan wanita, akan tetapi
mengikat dua keluarga besar dari kedua mempelai tersebut. Pernikahan akan memunculkan sistem
kekerabatan baru atau Dalihan Na Tolu. Meskipun memunculkan sistem kekerabatan baru, sistem
kekerabatan lama tidak dilupakan tetapi saling terintegrasi dalam sistem kekerabatan tersebut. Secara
harafiah Dalihan Na Tolu artinya adalah tiga tungku batu yang sama kuat. Tungku batu itu adalah
menggambarkan kekerabatan dalam suku Batak Toba. Ketiga tungku itu ialah hula-hula, dongan tubu,
dan boru. Pada proses pernikahan, ketiga unsur Dalihan Na Tolu harus hadir dan berbincang untuk
menjalankan hak dan kewajibannya salah satunya membicarakan pemberian mahar atau Sinamot (Tius,
2018).

Gereja Katolik pula menyoroti beberapa aspek dalam pernikahan. Pernikahan dalam Gereja
Katolik adalah sebuah perjanjian. Pertama-tama perjanjian dengan Allah sendiri. Perjanjian meliputi
keseluruhan diri dan membawa komitmen dalam hubungan pernikahan tersebut. Pernikahan juga
merupakan salah satu sakramen dalam Gereja Katolik. Maka dari itu perkawinan disebut dengan
perkawinan sakramental. Perkawinan sakramental merujuk pada kesucian perkawinan.

Kesucian perkawinan dalam Gereja Katolik tampak dari persekutuan hidup yang tidak
terpisahkan. Ciri khas dari pernikahan ini adalah kesatuan (monogami) dan tidak terceraikan. Gereja
mengajarkan bahwa pernikahan adalah persekutuan hidup yang tidak terpisahkan antara pria dan wanita
yang diikat oleh ikatan ilahi. Pasangan suami-istri diharapkan untuk terus berkembang dalam hubungan
mereka melalui kesetiaan yang mereka tunjukkan setiap hari terhadap janji pernikahan mereka untuk
sepenuhnya menerima dan menyerahkan diri satu sama lain. Sehingga konsep kesatuan dan monogami
dalam perkawinan memaksudkan seseorang yang sudah sah terikat dalam pernikahan tidak dapat
menikah lagi secara sah dengan orang lain.

Sudah ada beberapa penelitian yang dilakukan oleh berbagai pihak dalam studi-studi
sebelumnya mengenai pernikahan dalam Batak Toba, terkhusus membahas Sinamot dan peran Dalihan
Na Tolu. Adapun berbagai penelitian tersebut antara lain: Pengaruh Upa Tulang, Jumlah Ulos,

4. https://doi.org/10.56393/intheos.v4i10.2502 387 https://journal.actual-insight.com/index.php/intheos



In Theos: Jurnal Pendidikan Agama dan Teologi, 4 (10) 2024 Hal 386 — 396
Peran Sinamot Dan Dalihan Na Tolu Dalam Perkawinan Batak Toba Menurut Ajaran Gereja Katolik
Covin Lumban Gaol ¢, Rocky Aditia Sitohang 2, Yohanes Endi ®

Pekerjaan, Dan Pendidikan Terhadap Sinamot: Kasus Perkawinan Batak Toba Di Medan (Elvis Fresly
Purba & Lastri, 2021), Sinamot Tradition in Traditional Toba Batak Weddings (Tiarnita Maria Sarjani
Siregar, dkk, 2023), Pergeseran Makna dan Fungsi Sinamot Pada Upacara Pernikahan Etnik Batak
Toba (Dewes Agustina Naibaho, dkk, 2023), Tradisi Sinamot Dalam Perkawinan Adat Suku Batak
Toba di Kecamatan Limo Kota Depok (Ester Paulin Marbun, dkk, 2023), Makna Sinamot Pada Adat
Perkawinan Batak Toba di Sidikalang (Aprina Dewi Sartika Situmorang, dkk, 2020), Phenomenology
Study on Young Women of Batak Toba in Jakarta About Sinamot (Sonia Veronica & Suzy S. Azeharie,
2021).

Penulis melihat bahwa secara garis besar penelitian dan penemuan yang mereka lakukan satu
sama lain hampir sama, yakni seputar pemberian Sinamot dalam pernikahan Batak Toba serta peran
dari Dalihan Na Tolu. Sehingga, kami pun melihat beberapa pertanyaan dalam perkawinan Batak Toba.
Apakah nilai-nilai dalam Sinamot dan Dalihan Na Tolu selaras dengan ajaran Katolik? Apakah Sinamot
menjadi batu sandungan dalam perkawinan Gereja Katolik? Belum ada penelitian dan tulisan tentang
tema ini. tulisan ini bertujuan untuk melihat keselarasan dan kesinambungan pernikahan dalam budaya
dan pernikahan dalam Gereja Katolik.

Metode

Metode yang digunakan dalam studi ini adalah metode kualitatif dengan studi kepustakaan.
Penulis mendalami buku-buku serta jurnal terdahulu yang membahas perkawinan dalam budaya Batak
Toba. Teristimewa jurnal-jurnal yang membahas peran sinamot dalam perkawinan Batak Toba. Setelah
data-data dikumpulkan lalu peneliti menganalisis dengan terang ajaran perkawinan dalam Gereja
Katolik.

Hasil dan Pembahasan

Perkawinan merupakan sebuah keharusan bagi orang Batak karena dengan perkawinan orang
Batak dapat menerima upacara adat dan mengikuti upacara adat lainnya (Sirumapea, 1994). Mereka
yang telah menikah dapat mengikuti pesta adat. Bagi orang Batak, perkawinan adalah suatu hal suci,
dimana orang Batak memenuhi panggilan hidupnya untuk meneruskan marganya (klan). Dengan
mempunyai keturunan maka orang Batak, tidak akan hilang dari garis keturunan atau pohon keturunan
yang dimiliki oleh setiap orang Batak.

Perkawinan pula menjadi salah satu pengikat kekerabatan dalam budaya Batak. Tentu saja
perkawinan merupakan penyatuan dua keluarga besar menjadi satu keluarga. Dalam hal ini orang Batak
memiliki tradisi, pemberian Sinamot. Secara singkat Sinamot berarti mahar. Kata Sinamot terdiri dari
tiga kosa kata yang digabung menjadi satu, “si”, “na”, “mot”. “Si” adalah awalan kata yang membuat
kata setelahnya menjadi kata benda. “Na” adalah kaya yang menjadi penguat terhadap kata dasar. “Mot”
artinya bertahan sampai akhir zaman, atau tiada habisnya. Ada pula arti lain yaitu kebaikan yang
bertahan lama (Febriyeni, 2020).

Mahar yang diberikan oleh keluarga pihak laki-laki kepada keluarga pihak perempuan. Sinamot
adalah kepercayaan hukum perkawinan yang bijak. Sinamot merupakan salah satu syarat yang harus
dipenuhi. Ketika seorang laki-laki akan mempersunting seorang gadis Batak, maka ia harus
mengumpulkan harta untuk meminang gadis tersebut. Oleh karena itu Sinamot merupakan tanda bahwa
keluarga lelaki datang dengan resmi ke hadapan keluarga perempuan untuk membahas keinginan anak
mereka untuk meminang putri mereka (Veronica & Azeharie, 2021).

Ada dua prosesi yang akan dilaksanakan saat pembicaraan tentang mahar (marhata Sinamot)
yakni marhori-hori dinding dan marhusip. Marhori-hori dinding memiliki arti meraba-raba dinding
atau menjelajahi. Pada tahap ini, adat ini merupakan keseriusan dari pihak laki-laki untuk menikahi
perempuan. Pihak laki-laki beserta keluarga akan mengunjungi kediaman pihak perempuan dan
umumnya berisikan kegiatan “bertanya” apakah putri mereka siap menikah atau tidak (Marbun et al.,

4. https://doi.org/10.56393/intheos.v4i10.2502 388 https://journal.actual-insight.com/index.php/intheos



In Theos: Jurnal Pendidikan Agama dan Teologi, 4 (10) 2024 Hal 386 — 396
Peran Sinamot Dan Dalihan Na Tolu Dalam Perkawinan Batak Toba Menurut Ajaran Gereja Katolik
Covin Lumban Gaol ¢, Rocky Aditia Sitohang 2, Yohanes Endi ®

2023). Sedangkan marhusip merupakan pendekatan pihak laki-laki kepada keluarga pihak perempuan
dan biasanya pihak laki-laki membawa buah tangan. Pembicaraan bersifat tertutup. Pembicaraan ini
akan dilakukan oleh utusan oleh kedua keluarga tersebut. Pada tahap ini, akan membahas terkait jumlah
Sinamot di awal (bohi ni Sinamot), yang akan diberikan oleh pihak laki-laki kepada pihak perempuan.
Pada tahapan inilah negosiasi Sinamot dilaksanakan. Umumnya pihak perempuan akan menuntut mahar
yang tinggi dan pihak laki-laki akan sebaliknya. Jika hal itu terjadi maka peran utusan keluarga yang
akan mencari jalan tengah untuk mencapai kesepakatan yang diterima oleh kedua pihak dengan senang
hati. Pembicaraan ini pula mengantisipasi, pihak-pihak yang mempertahankan pendapatnya dalam
prosesi marhata Sinamot nantinya. Di samping itu, akan dibahas pula bagaimana pelaksanaan prosesi
marhata Sinamot dan ketentuan lainnya yang berkaitan dengan hal itu.(Siregar et al., 2023)

Seiring perkembangan zaman wujud dari Sinamot tidak lagi seperti hewan ternak ataupun
tanah/lading. Salah satu faktornya adalah perubahan zaman dan masyarakat Batak Tosba juga sudah
mengenal pendidikan. Bentuk Sinamot sudah berubah menjadi uang. Uang dianggap tinggi nilainya dan
mengingat kebutuhan hidup semakin banyak. Maka tidak heran, apabila pihak perempuan meminta
Sinamot yang tinggi untuk keperluan upacara pernikahan yang akan dilaksanakan nantinya.(Tius, 2018)
Meskipun biaya pernikahan ditanggung oleh pihak laki-laki namun pada bagian tertentu pihak
perempuan juga mengeluarkan biaya yang cukup banyak.

Perkawinan suku Batak, tidak dapat menghilangkan unsur Sinamot dalam proses perkawinan.
Tahap pemberian ataupun kesepakatan dilakukan oleh pihak laki-laki kepada pihak perempuan. Terkait
besarnya Sinamot, selalu melibatkan peran penting kerabat dari kedua mempelai atau Dalihan Na Tolu
dari kedua mempelai (Situmorang, 2018).

Dengan perkawinan, hubungan kekerabatan baru akan terbentuk. Dalihan Na Tolu merupakan
sistem kekerabatan dan filosofi hidup orang Batak. Dalihan Na Tolu yakni Somba Marhula-hula, manat
mardongan tubu, elek marboru. Sistem kekerabatan ini menjadi cara hidup bagi orang Batak sendiri
(B. A. Simanjuntak, 2009). Sebagai cara hidup, Dalihan Na Tolu menjadi nafas dan seluruh jiwa raga
bagi orang Batak yang dihidupi sejak nenek moyang dan diteruskan sampai saat ini. Berikut akan
dijelaskan tentang Dalihan Na Tolu.

Hula-hula adalah keluarga dari pihak istri, bukan hanya keluarga inti tetapi semua orang Batak
yang memiliki marga yang sama dengan marga dari istri. Dalam nilai Dalihan Na Tolu seseorang yang
telah menikah (pihak Boru) harus sembah sujud (somba) kepada pihak Hula-hula ataupun marga pihak
tersebut. Menurut orang Batak, Hula-hula merupakan sumber restu, berkat, anugerah bahkan tuhan
yang tak kasat mata atau wakil tuhan di dunia ini. Istri merupakan pemberi keturunan, secara tidak
langsung keluarga dari pihak istri telah memberi berkat bagi keluarga pihak suami.(B. A. Simanjuntak,
2011) Sehingga pihak suami (Boru) sangat menghormati dan memandang Hula-hula sebagai pemilik
berkat dan kebijaksanaan. Hula-hula adalah representasi dari Debata Bataraguru yang merupakan
sumber kehidupan, berkat, kebahagiaan dan tempat untuk meminta nasihat. Dalam falsafah Batak
berbunyi “Somba marhula-iula” yang artinya memiliki rasa hormat terhadap Hula-hula. Bahkan
karena rasa hormatnya keputusan dari Hula-hula sulit untuk dibantah. Ada pula peribahasa yang sering
digunakan untuk menggambarkan penghormatan kepada Hula-hula. “Hula-hula do mata ni mual
sipatio-tio on, mata ni ari so suharon” artinya adalah Hula-hula merupakan sumber air yang harus
selalu dijaga dan matahari yang tidak boleh ditentang. Makna dari peribahasa tersebut bahwa air dan
matahari adalah dua unsur yang sangat esensial bagi kehidupan sehingga harus dijaga dan dipelihara.
Dalam pemikiran orang Batak, Hula-hula memiliki dua unsur ini (Harahap & Siahaan, 1987). Sehingga
apabila orang Batak bertemu dengan marga Hula-hulanya, ia akan menaruh hormat meskipun itu baru
dikenal dan tidak memandang status dan usia (Somba Marhula-hula).

Bila diartikan secara etimologis, Dongan Tubu merupakan mereka yang lahir dari rahim atau
ibu yang sama (Firmando, 2021). Dengan demikian dapat dikatakan mereka ini adalah kumpulan kakak

4. https://doi.org/10.56393/intheos.v4i10.2502 389 https://journal.actual-insight.com/index.php/intheos



In Theos: Jurnal Pendidikan Agama dan Teologi, 4 (10) 2024 Hal 386 — 396
Peran Sinamot Dan Dalihan Na Tolu Dalam Perkawinan Batak Toba Menurut Ajaran Gereja Katolik
Covin Lumban Gaol ¢, Rocky Aditia Sitohang 2, Yohanes Endi ®

atau adik. Namun, Dongan Sabutuha bukan hanya melingkupi keluarga atau kakak adik kandung.
Semua orang Batak yang marganya sama dengan diri sendiri merupakan Dongan Tubu karena masih
satu leluhur. Dongan Tubu merupakan representasi dari Debata Sorisohaliapan yang memiliki kuasa
kebenaran. Lantaran memiliki kuasa kebenaran, setiap orang Batak, memiliki kedudukan, hak dan
kewajiban yang sama dengan Dongan Tubunya. Sehingga setiap orang Batak harus berhati-hati dalam
bersaudara. Berhati-hati bukanlah takut namun lebih menekankan untuk solider, seia-sekata,
seperasaan, dan sepenanggungan, dan saling menghargai (Siahaan, 1964). Setiap orang Batak pasti
memiliki Dongan Tubu dan mereka adalah keluarga yang akan membantu pertama kali disaat susah dan
derita. Dongan Tubu tidak menunjukkan degradasi apapun karena mereka sama, dan lahir dari rahim
yang sama (Manat Mardongan Tubu).

Secara harfiah Boru merupakan anak perempuan, atau panggilan kepada perempuan. Namun
dalam konteks ini bukan berbicara tentang jenis kelamin atau sebatas gender saja. Dalam Dalihan Na
Tolu pihak Boru merupakan pihak yang memperisteri putri dari luar marganya yang nantinya disebut
dengan Hula-hula. Sehingga Hula-hula dan Boru memiliki hubungan yang begitu erat satu sama lain
(Sihombing, 1986). Apabila ada perselisinan antara Hula-hula tugas Boru lah yang akan
memperdamaikan dan menjadi mediator dalam perselisihan tersebut. Tugas Boru bukan hanya sampai
di situ saja, apabila ada pesta adat atau acara adat Hula-hula, Boru lah yang akan menjadi parhobas
(pelayan). Boru adalah representasi dari Debata Balabulan yang mempunyai kuasa kekuatan. Sehingga
kelancaran acara ataupun pesta adat merupakan tanggung jawab dari pihak Boru. Maka hubungan antara
Boru dan Hula-hula haruslah harmonis karena bagaimanapun kegiatan yang dilakukan oleh pihak Hula-
hula tidak akan berjalan dengan lancar tanpa peran dari Boru (Elek Marboru)

Pihak laki-laki sebelumnya juga mempunyai Dalihan Na Tolu nya dan juga pihak perempuan
memiliki Dalihan Na Tolu nya. Bisa dikatakan perkawinan bukan hanya penyatuan dua insani laki-laki
dan perempuan, tetapi lebih dari itu perkawinan merupakan penyatuan antara dua keluarga besar dari
pihak laki-laki dan pihak perempuan. Perkawinan menimbulkan ikatan dan integrasi diantara pihak
yang ada dalam Dalihan Na Tolu sehingga meminimalkan perceraian (Purba & Lastri, 2021). Pada
proses pernikahan ketiga unsur Dalihan Na Tolu akan hadir dan berbincang serta menjalankan hak dan
kewajibannya salah satunya adalah pemberian Sinamot. Dalihan Na Tolu juga berpengaruh dalam besar
kecilnya Sinamot tersebut.

Seseorang yang melakukan perkawinan dalam budaya Batak Toba, menunjukkan bahwa
dirinya sebagai anggota dari masyarakat Batak. Hal ini tampak dari sistem Dalihan Na Tolu sebagai
warisan tradisi yang baik. Perkawinan bisa berjalan dengan lancar karena adanya sistem kekerabatan
ini. Perkawinan Batak, haruslah didasari oleh Dalihan Na Tolu, karena warisan ini adalah tradisi yang
baik dari leluhur dan wajib untuk dipertahankan. Bukan hanya itu seorang Batak melakukan perkawinan
dengan melibatkan Dalihan Na Tolu nya berarti ia menghormati para leluhur serta menjadi nilai
keharmonisan seluruh unsur dalam sistem tersebut.(Antono et al., 2023)

Tradisi ini sudah menjadi turun-temurun ketika anak laki-laki ingin menikah, ia harus
memberikan Sinamot kepada pihak perempuan. Kebiasaan ini membuat orang berasumsi bahwa
pernikahan orang Batak, tidak lebih dari proses jual-beli atau pernikahan dijadikan unsur komersial.
Namun, adanya unsur Sinamot menandakan bahwa perkawinan tersebut mengandung aturan, nilai,
prinsip serta cara tertentu yang mendasari hidup dan bertumbuh di dalam masyarakat Batak Toba.
Dalam filsafat Batak, perkawinan yang mengharuskan pihak laki-laki memberikan Sinamot bagi pihak
perempuan bukanlah proses jual-beli. Hal itu menandakan bahwa wanita tidak akan menjadi
tanggungan ayahnya lagi, serta menjadi bagian dari keluarga pria. Dengan kata lain, wanita akan
menjadi bagian integral dari Dalihan Na Tolu pria tersebut. Seperti dikatakan di atas bahwa penentuan
Sinamot ditentukan oleh Dalihan Na Tolu, maka pembayaran Sinamot tersebut juga dibantu oleh
Dalihan Na Tolu. Orang Batak akan tolong menolong dalam pembayaran Sinamot. Dalihan Na Tolu

4. https://doi.org/10.56393/intheos.v4i10.2502 390 https://journal.actual-insight.com/index.php/intheos



In Theos: Jurnal Pendidikan Agama dan Teologi, 4 (10) 2024 Hal 386 — 396
Peran Sinamot Dan Dalihan Na Tolu Dalam Perkawinan Batak Toba Menurut Ajaran Gereja Katolik
Covin Lumban Gaol ¢, Rocky Aditia Sitohang 2, Yohanes Endi ®

dari pihak laki-laki, lebih tepatnya dongan tubu akan memberikan tumpak (sumbangan) kepada
keluarga mempelai laki-laki. Hal ini dimaksudkan karena akan bertambahnya satu anggota ke dalam
keluarga mereka. Perkawinan adalah permulaan dari kekerabatan baru.

Sinamot merupakan syarat hukum untuk menyatukan keluarga pihak laki-laki dan pihak
perempuan. Unsur ini menandai pengakuan pernikahan yang akan berlangsung antara anak mereka, dan
juga memperkuat ikatan keluarga. Adanya pemberian Sinamot menandakan masyarakat Batak Toba
yang menghormati tradisi yang memiliki nilai-nilai dan praktik budaya yang tertanam dalam komunitas
Batak Toba. Penentuan Sinamot merupakan diskusi penting di antara dua keluarga besar agar saling
mengerti dan transparansi. Pemberian Sinamot menandakan pemberitahuan kepada keluarga besar
(dongan sahuta) tentang pernikahan yang akan datang. Pemberitahuan ini mendorong dukungan dan
partisipasi dari keluarga besar (M. S. R. Simanjuntak et al., 2021).

Perkawinan bagi orang Batak adalah sakral, bukan sekedar untuk mendapatkan keturunan.
Masyarakat Batak memandang bahwa pernikahan adalah suatu yang suci, dilihat dari perpaduan laki-
laki dan perempuan menjadi satu. Sinamot menjadi salah satu kewajiban yang harus dipenuhi untuk
mencapai kesempurnaan dalam perkawinan. Maka dari itu, pihak perempuan bukan “menjual” putrinya
tetapi “mengutus putrinya” untuk mengikuti suaminya dan marga suaminya. Perempuan akan mengikuti
garis keturunan dari suaminya, dengan artian ia telah meninggalkan garis keturunan dari keluarganya
(Vergouwen, 1985). Penyerahan diri perempuan bukan hanya penyerahan tubuh, akan tetapi seluruh
hidupnya. Sinamot adalah tanda bukti bahwa perkawinan adalah tanggung jawab dalam arti
keseluruhan. Rintangan dalam rumah tangga harus dihadapi dengan bersama. Perceraian hampir tidak
ada dalam masyarakat Batak Toba, karena perkawinan bukan hanya pengikat badan tetapi pengikat jiwa
yang menjadi satu. Daya ikat ini bertahan dan saling meneguhkan satu sama lain. Di samping itu pula
adanya perkawinan berarti menyatukan dua keluarga besar beserta Dalihan Na Tolu masing-masing.
Adanya perceraian berarti memutus hubungan keluarga tersebut.

Tema alkitabiah yang paling awal dan paling mendasar untuk memahami perkawinan sebagai
sakramen adalah perjanjian, terutama perjanjian Allah dengan bangsa Israel. Tema perjanjian dalam
Perjanjian Lama meletakkan dasar bagi perkawinan yang dipahami sebagai sakramen dalam sejarah
Kristen. Weaver mengumpulkan tiga aspek perkawinan sebagai perjanjian dari Perjanjian Lama.
Pertama, pernikahan adalah sebuah realitas yang diciptakan sekaligus sakral. Hal ini bukanlah sebuah
partisipasi dalam keilahian sebagaimana kultus kesuburan memandang seksualitas, melainkan sebuah
anugerah dari Tuhan dan sebuah media untuk merasakan kasih Tuhan. Kedua, kasih perjanjian itu aktif
dan setia. Itu adalah sesuatu yang dilakukan seseorang. Kehadirannya terlihat pada perilaku konkrit
yang menunjukkan sikap memaafkan, sabar, dan keteguhan. Ketiga, kasih perjanjian tidak bersyarat
dan tidak dapat dipisahkan (Robb, 2015). Perjanjian melibatkan keseluruhan pribadi, dan ukuran
karakter seseorang dalam hubungan perjanjian adalah ketulusan dan komitmen yang dibawa seseorang
untuk menjunjung tinggi hubungan tersebut. Karena hubungan perjanjian sangat mendefinisikan
manusia, maka hubungan perjanjian tidak dapat ditolak tanpa menimbulkan kerugian permanen pada
orang yang menolaknya. Dalam pengertian ini perjanjian tidak dapat dibatalkan, karena perjanjian
melibatkan seluruh karakter dan identitas orang-orang yang terlibat (Weaver, 2019,).

Perkawinan dalam Gereja Katolik merupakan salah satu dari tujuh sakramen yang ada dalam
tubuh Gereja itu sendiri. Tujuh sakramen dalam Gereja adalah tindakan simbolis yang mengungkapkan
dan menghadirkan Kristus yang bangkit dalam kehidupan umat beriman (Robb, 2015). Dalam Gereja
Katolik, sakramen dimaknai sebagai tanda dan sarana kehadiran Tuhan yang menjadi sumber berkat
dan keselamatan bagi umat-Nya (Lon, 2019). Dari Surat Paulus kepada jemaat Efesus (Ef 5:32)
menunjukkan bahwa sejak awalnya Kekristenan memandang perkawinan sebagai sebuah misteri;
sebuah sarana perjumpaan dengan Tuhan karena Tuhan hadir dalam perkawinan itu. Kata “misteri”
dalam bahasa Yunani ialah uvotipiov, lalu kemudian diterjemahkan ke dalam bahasa latin sebagai

4. https://doi.org/10.56393/intheos.v4i10.2502 391 https://journal.actual-insight.com/index.php/intheos



In Theos: Jurnal Pendidikan Agama dan Teologi, 4 (10) 2024 Hal 386 — 396
Peran Sinamot Dan Dalihan Na Tolu Dalam Perkawinan Batak Toba Menurut Ajaran Gereja Katolik
Covin Lumban Gaol ¢, Rocky Aditia Sitohang 2, Yohanes Endi ®

sacramentum. Karena perkawinan sebagai misteri diterjemahkan sebagai sacramentum, maka
perkawinan itu dikaitkan dengan sakramen-sakramen lainnya dan secara resmi dinyatakan sebagai
sakramen sejak abad XII (Dumas, 2021).

Karena perkawinan merupakan sakramen, perkawinan dalam Gereja Katolik sering disebut
sebagai perkawinan sakramental (Lon, 2019). Perkawinan sakramental pada dasarnya merujuk pada
kesucian sebuah perkawinan. Hakikat sakramental pernikahan dalam Gereja Katolik ialah bahwa
“Sakramen mendatangkan berkat dan dukungan tambahan berdasarkan iman kita.” “Perkawinan adalah
sakramen yang ditetapkan oleh Yesus.” “Perkawinan sakramental adalah kekal. Sebagai Sakramen,
Sakramen menghadirkan nilai tersendiri dan istimewa bagi kehidupan dua orang yang menjadi ‘satu’
(Joseph Pothier, 2018).

Perkawinan sebagai perkawinan sakramental bukan sekedar persekutuan antara dua insan (pria
dan wanita) yang saling mencintai satu sama lain, tetapi perkawinan merupakan sarana untuk
mendekatkan diri kepada Allah (Joseph Pothier, 2018). Panggilan hidup berkeluarga adalah suatu
peristiwa yang dimana manusia mementaskan kasih Allah pada kodrat dan realitas manusiawinya
(Loka, Sali, et al., 2023). Lebih jauh lagi, perkawinan merupakan sarana untuk menggapai kesucian,
yang merupakan tujuan hidup orang Kristen. Perkawinan menjadi sarana untuk menggapai kesucian
karena perkawinan itu ditetapkan oleh Allah dan merupakan karya Allah ketika manusia pertama
diciptakan (Kej. 1:26-28). Perkawinan yang dikehendaki oleh Allah sejak manusia diciptakan menuntut
kewajiban atau keharusan dari pria dan wanita untuk saling mengasihi satu sama lain dan hidup dalam
persekutuan (P. Y. Paulus 1, 2011,). Gereja berkeyakinan bahwa perkawinan itu bukan hasil rancangan
atau rencana manusia, melainkan Allah mengatakan kepada umat-Nya bahwa Diri-Nya sendiri
mendirikan, menginstitusikan dan menguduskan perkawinan pada permulaan sejarah manusia (bdk. Kej
2:3) (Loka, Mba, et al., 2023).

Perkawinan adalah persatuan atau kesatuan hubungan antara dua pribadi yakni pria dan wanita
untuk hidup bersama sebagai suami-istri sepanjang hayat lewat perjanjian yang bersifat eksklusif.
Kesatuan dua pribadi itu dengan indah dilukiskan dalam Kitab Kejadian “keduanya menjadi satu
daging” (Catur Raharso, 2006). Kalau dua orang sepakat untuk bersama-sama membangun persekutuan
hidup yang terwujud dalam kehendak menjadi suami atau istri , itu berarti bahwa mereka saling
memberi dan menerima sebagai suami atau istri secara eksklusif. Eksklusif berarti mengecualikan dan
membuang relasi dengan orang lain sebagai suami atau istri kedua dan seterusnya. Dengan kata lain,
jika seseorang, mau memberikan seluruh dirinya kepada orang yang dicintainya, dan sekaligus
menerimanya secara sama dalam perkawinan, maka kesepakatan timbal balik itu tidak bisa diberikan
lagi kepada orang ketiga atau keempat dan seterusnya (Paulus I, 2016,). Jadi pemberian diri kepada
satu orang pasangan tidak bisa dikatakan “seluruhnya” kalau kemudian ternyata dibagi-bagikan atau
disharingkan kepada orang lain. Ikatan suami-istri tidak dibagi-bagi kepada lebih dari satu orang karena
tidak mungkin dua atau lebih orang memperoleh keadilan yang sama dan penuh dari satu orang (bdk
Kan 1134, 1085). Hal ini mau menegaskan bahwa Gereja melarang perkawinan poligami.

Kesatuan persekutuan suami-istri memiliki dasar dalam Kitab Suci, “Sebab itu laki-laki akan
meninggalkan ayah dan ibunya dan bersatu dengan istrinya, sehingga keduanya itu menjadi satu
daging.” (Mat 19:5; bdk. Kej 2:24). Kata “bersatu” atau “melekat”, memperlihatkan keserasian yang
mendalam, kelekatan fisik dan batin, sampai pada taraf di mana kata itu dipakai untuk menggambarkan
kesatuan dengan Allah: “Jiwaku melekat kepada-Mu” (Mzm 63:8). Jadi persatuan perkawinan tidak
hanya membangkitkan dimensi seksual ataupun badaniah, tapi juga dalam pemberian diri sukarela
dalam kasih. Akibat dari kesatuan ini adalah bahwa mereka berdua “menjadi satu daging”, secara fisik
dan dalam kesatuan hati dan hidup mereka, dan akhirnya, dalam diri seorang anak, yang akan dilahirkan
oleh karena keduanya, yang akan membawa serta dalam dirinya, baik secara genetik maupun spiritual,
dua “daging” tersebut (Fransiskus, 2016).

4. https://doi.org/10.56393/intheos.v4i10.2502 392 https://journal.actual-insight.com/index.php/intheos



In Theos: Jurnal Pendidikan Agama dan Teologi, 4 (10) 2024 Hal 386 — 396
Peran Sinamot Dan Dalihan Na Tolu Dalam Perkawinan Batak Toba Menurut Ajaran Gereja Katolik
Covin Lumban Gaol ¢, Rocky Aditia Sitohang 2, Yohanes Endi ®

Konsekuensi logis dari gagasan kesatuan dan monogami perkawinan adalah bahwa orang yang
sudah terikat oleh perkawinan sah tidak bisa menikah lagi secara sah dengan orang lain. Ikatan nikah
yang pertama menjadi halangan yang sifatnya menggagalkan bagi pernikahan kedua (bdk Kan 1085).
Demi sahnya, setiap perkawinan membuat status bebas (free state) dari kedua belah pihak yang akan
menikah. Lawan dari prinsip monogami ialah poligami, poliandri, dan mentalitas perceraian (Catur
Raharso, 2006). Di lain pihak mengingat perkawinan adalah ikatan timbal-balik yang mengandaikan
adanya dua pribadi yang berbeda, maka seseorang yang ditinggal mati oleh suami atau istrinya bisa
menikah lagi dengan orang lain, karena ikatan pertama telah terhenti dengan kematian pasangannya. la
memperoleh kembali status bebasnya (Catur Raharso, 2006).

Di samping berciri kesatuan (unitas), perkawinan dalam Gereja Katolik juga berciri tidak
terceraikan (indissolubilitas). Hal itu ditegaskan dalam Kitab Hukum Kanonik kan. 1056 (Galed, 2020,
hal. 60). Ciri tidak terceraikan (indissolubilitas) dalam perkawinan mengacu ikatan/relasi dalam
perkawinan itu sendiri. Ikatan/relasi perkawinan itu terjalin sepanjang hidup dan tidak terceraikan oleh
apapun kecuali bila salah satu dari pasangan itu meninggal dunia. Sesudah kasih yang menyatukan kita
dengan Allah, kasih suami istri adalah "bentuk persahabatan tertinggi (Fransiskus, 2016). Kasih ini
merupakan kesatuan yang memiliki seluruh sifat persahabatan yang baik: mengusahakan kesejahteraan
orang lain, sifat timbal balik, keintiman, kehangatan, stabilitas dan kemiripan di antara sahabat yang
dibangun dari kehidupan bersama. Perkawinan menggabungkan semua hal di atas dengan eksklusivitas
yang tak dapat diceraikan yang diungkapkan dalam komitmen kokoh untuk berbagi dan membentuk
bersama keseluruhan hidup. Kesatuan dan kebersamaan seumur hidup yang diungkapkan dalam janiji
perkawinan itu lebih dari sekadar formalitas sosial atau rumusan tradisional; kesatuan itu berakar dalam
kecenderungan spontan pribadi manusia.

Persekutuan suami-istri bercirikan bukan hanya kesatuan, melainkan juga sifat tak terbatalkan.
Sifat tak terbatalkan pernikahan berakar dalam penyerahan pribadi yang menyeluruh antara suami-istri,
dan dituntut demi kesejahteraan anak-anak. Sifat itu beroleh dasar kebenarannya yang mutakhir dalam
Rencana, yang diwahyukan oleh Allah. la menghendaki serta menganugerahkan sifat tak terbatalkan
pernikahan sebagai buah-hasil, sebagai lambang dan tuntutan cinta yang mutlak setia, kasih Allah
terhadap manusia, dan kasih Tuhan Yesus terhadap Gereja (Paulus I, 2011). Demikianlah suami-istri
tidak hanya mampu mengatasi “ketegaran hati” (Mat 19;8), melainkan juga dan terutama mampu ikut
serta dalam cinta yang penuh dan definitif, yakni kasih Kristus, Perjanjian baru dan kekal yang telah
menjadi daging. Seperti Tuhan Yesus menjadi “saksi yang setia” (Why 3;14), kata “Ya” pada janji-janji
Allah (bdk 2 Kor 1;20) begitu pula suami-istri Kristiani dipanggil untuk sesungguhnya ikut serta
menghayati ikatan yang tak dapat ditarik kembali atau dibatalkan, yang menyatukan Kristus dengan
Gereja Mempelai-Nya, yang dikasihi-Nya sampai akhir (bdk. Yoh 13:1). Kurnia Sakramen serta merta
merupakan panggilan dan perintah bagi suami-istri, supaya mereka tetap saling setia selamanya,
melampaui setiap cobaan dan kesukaran, dalam ketaatan penuh kemurahan hati terhadap kehendak
Tuhan yang kudus: “Maka apa yang telah dipersatukan oleh Allah, janganlah itu diceraikan oleh
manusia” (Mat 19;6)Fransiskus, Amoris Laetitia (Sukacita Kasih), art. 123. Perkawinan yang sah dalam
Gereja tidak dapat dibubarkan dengan kekuatan manusia apa pun atau dengan sebab apa pun selain
kematian’ (bdk. Kan. 1141) (Lawler & Salzman, 2022).

Sinamot merupakan sebuah praktik budaya yang sudah turun-temurun dan sampai saat ini
masih ditemukan dalam prosesi perkawinan Batak Toba. Makna Sinamot itu sendiri merupakan sebuah
tanda penghormatan keluarga pria terhadap keluarga perempuan karena telah membesarkan dan
merawat putrinya serta mau memberikan kepada pihak laki-laki. Bukan hanya itu Sinamot adalah suatu
keharusan agar perkawinan bisa menjadi sah dalam adat Batak Toba. Namun dibalik itu semua, Sinamot
juga bisa menjadi sebuah pertanggungjawaban laki-laki kepada perempuan yang akan dipinangnya.

4. https://doi.org/10.56393/intheos.v4i10.2502 393 https://journal.actual-insight.com/index.php/intheos



In Theos: Jurnal Pendidikan Agama dan Teologi, 4 (10) 2024 Hal 386 — 396
Peran Sinamot Dan Dalihan Na Tolu Dalam Perkawinan Batak Toba Menurut Ajaran Gereja Katolik
Covin Lumban Gaol ¢, Rocky Aditia Sitohang 2, Yohanes Endi ®

Kesanggupan pihak laki-laki membayar Sinamot kepada pihak perempuan mengartikan pihak laki-laki
sanggup untuk merawat dan menyejahterakan perempuan yang akan dinikahinya.

Ajaran Katolik itu sendiri memandang perkawinan merupakan sebuah perjanjian yang saling
memberikan diri tanpa meminta adanya ganti-rugi atau bisa dikatakan memberi tanpa pamrih (Kowe et
al., 2024). Kitab Hukum Kanon 1057-82 “Kesepakatan perkawinan adalah tindakan kehendak
dengannya seorang laki-laki dan seorang perempuan saling menyerahkan diri dan saling menerima
untuk membentuk perkawinan dengan perjanjian yang tak dapat ditarik kembali”(Kitab Hukum
Kanonik, 2016). Memang Gereja Katolik tidak memandang Sinamot adalah keharusan yang mutlak.
Akan tetapi melihat nilai dari Sinamot merupakan sebuah keharusan agar perkawinan bisa menjadi sah,
maka Gereja menghormatinya sejauh itu tidak melanggar hukum dan ajaran Gereja.

Perkawinan Batak Toba, adalah perkawinan yang suci dan sakral. Dalam artian, perkawinan ini
tidak hanya menyatukan dua insan tetapi dua keluarga besar dari Dalihan Na Tolu masing-masing baik
pihak laki-laki maupun pihak perempuan. Sinamot menjadi tanda persatuan antara kedua pasangan
sekaligus persatuan keluarga besar. Karena Sinamot itu akan diberikan oleh Dalihan Na Tolu pihak
laki-laki kepada Dalihan Na Tolu pihak perempuan. Dengan kata lain, Sinamot menjadi tanda pengikat
antara laki-laki dan perempuan beserta keluarganya. Sebuah kekerabatan yang harmonis yang mengikat
dan saling tolong-menolong. Maka dari itu, perkawinan itu satu dan tidak terceraikan dalam perkawinan
Batak Toba.

Bukan hanya Sinamot, nilai dari Dalihan Na Tolu juga menjadi salah satu pengikat sebuah
perkawinan dalam Batak Toba itu satu dan tidak terceraikan. Nilai dari Dalihan Na Tolu sangat sejalan
dengan ajaran Gereja Katolik yakni monogami dan indissolubilitas. Tradisi dan nilai ini mengikat
mempelai agar menjaga nilai-nilai keluhuran dari perkawinan tersebut. Karena dengan bercerai maka
akan memisahkan kedua keluarga besar, sehingga kata perceraian hampir tidak ada dalam adat Batak
Toba. Sejak semula Gereja mengatakan bahwa kesatuan perkawinan itu adalah unik, intim, eksklusif
dan kodrati (Halawa, 2019). Maka dari itu perkawinan adalah hal yang suci dan sakral yang sejak
semula Allah yang menetapkannya, bahwa seorang pria dan wanita menjadi satu tubuh, satu jiwa dan
satu roh.

Gereja melihat bahwa kekayaan kebudayaan pada suatau daerah adalah sesuatu yang harus
dipertahankan. Seperti Yesus yang masuk dalam kebudayaan Yahudi, Gereja juga dipanggil untuk
masuk ke dalam kebudayaan dimana la berada (Phillips, 2016). Setiap budaya memiliki nilai-nilai yang
dapat memperkaya Gereja. Bukan hanya itu nilai-nilai dalam budaya kerap kali sejalan dengan
pandangan Gereja. Dalam hal ini, Sinamot dan Dalihan Na Tolu adalah kekayaan budaya Batak Toba
yang berperan dalam perkawinan adat tersebut. Nilai yang ditanamkan pun sama dengan ajaran Gereja
Katolik. Kehadiran Gereja Katolik pun membawa nilai-nilai baik kepada budaya dan diwaktu yang
bersamaan Gereja mengambil unsur-unsur dalam budaya yang baik ke dalam Gereja. Gereja membaptis
nilai-nilai ini, maka Sinamot dan Dalihan Na Tolu tidak menjadi penghalang bagi perkawinan Gereja
Katolik. Sehingga Gereja dapat membuat injil sesuai dengan konteks kebudayaan yakni Batak Toba
dan sekaligus memasukkan budaya Batak Toba ke dalam persekutuan Gereja.

Simpulan

Budaya atau tradisi yang ada dalam suku atau kelompok merupakan ekspresi jiwa dari
suku/kelompok itu sendiri. Oleh karena itu, tradisi Sinamot dan Dalihan Na Tolu dalam perkawinan
adat Batak merupakan ekspresi jiwa suku Batak itu sendiri. Gereja Katolik tidak anti dengan budaya
atau kearifan lokal, sejauh budaya atau kearifan lokal itu tidak bertentangan dengan ajaran iman Gereja
dan membantu penghayatan iman umat. Berdasarkan penjelasan di atas dapat dimengerti bahwa
Sinamot dan Dalihan Na Tolu dalam perkawinan adat Batak memiliki keselarasan dengan perkawinan
menurut Gereja Katolik. Sinamot dan Dalihan Na Tolu memuat nilai-nilai yang ditekankan oleh Gereja

4. https://doi.org/10.56393/intheos.v4i10.2502 394 https://journal.actual-insight.com/index.php/intheos



In Theos: Jurnal Pendidikan Agama dan Teologi, 4 (10) 2024 Hal 386 — 396
Peran Sinamot Dan Dalihan Na Tolu Dalam Perkawinan Batak Toba Menurut Ajaran Gereja Katolik
Covin Lumban Gaol ¢, Rocky Aditia Sitohang 2, Yohanes Endi ®

Katolik dalam sebuah perkawinan. Nilai-nilai yang dijunjung tinggi oleh Gereja dalam perkawinan
ialah nilai, kesakralan (kesucian), kesatuan dan tidak terceraikan. Hal esensial dalam perkawinan orang
Batak ialah bahwa perkawinan adalah panggilan hidup untuk meneruskan keturunan dan marga (klan).
Perkawinan yang berbuah pada keturunan dan pelestarian marga (klan) merupakan sesuatu yang
suci/sakral dalam adat Batak. Hal ini selaras dengan ajaran Gereja Katolik yang menilai bahwa
perkawinan itu merupakan sesuatu yang suci (sakral) karena berasal dikehendaki oleh Allah. Dan
perkawinan yang berbuah pada keturunan menunjukkan bahwa pasangan ambil bagian dalam karya
Allah (bdk. Kej. 1:26-28). Sinamot dalam perkawinan Batak secara fisik memang tampak sebagai
pemberian materi, namun tidak boleh dimengerti dari tampilan luar/fisiknya. Sinamot itu sendiri
memiliki makna. Secara etimologis, Sinamot itu memiliki arti “yang bertahan lama atau kebaikan yang
bertahan lama.” Adanya Sinamot dalam perkawinan adat Batak berperan menjadi penopang agar
perkawinan itu bertahan lama. Peran Sinamot dalam perkawinan adat Batak ini selaras dengan ciri/sifat
tidak terceraikan (indissolubilitas) dalam perkawinan menurut Gereja Katolik. Sinamot berperan untuk
menjaga agar perkawinan itu tidak terceraikan (indissolubilitas) dan menjaga kesatuan perkawinan.
Dalihan Na Tolu dalam perkawinan adat Batak berperan untuk menciptakan hubungan kekeluargaan
yang harmonis. Hubungan ini bukan hanya menyangkut pasangan (suami-istri), tetapi juga menyangkut
keluarga dari pasangan tersebut. Dalihan Na Tolu hadir dan berperan dalam perkawinan adat Batak
untuk menjaga kesatuan pasangan (suami-istri) dan juga kesatuan keluarga dari pasangan tersebut.
Dalihan Na Tolu selaras dengan ciri kesatuan dalam perkawinan menurut Gereja Katolik. Dalihan Na
Tolu mengikat kesatuan antar pasangan (suami-isteri) dan keluarga pasangan dan mencegah terjadi
perceraian, sehingga terciptalah keharmonisan dalam keluarga.

Referensi

Antono, Y. S., Tambunan, A. C., & Nadeak, L. (2023). Fungsi Perayaan Adat Batak dan Perayaan
Sakramen Perkawinan Pada Masyarakat Batak Katolik Dalam Perspektif Fungsionalisme
Agama. Logos: Jurnal Filsafat-Teologi, 20, No. 2.

Catur Raharso, A. (2006). Paham Perkawinan dalam Gereja Katolik. Malang: Dioma.

Dumas, B. (2021). THe Sacrament of Marriage in Postmodernity : Struggling with “ Spectacularization
”? Marriage, Families & Spirituality, 27, 175-195. https://doi.org/10.2143/INT.27.2.3289973

Febriyeni, A. (2020). Perubahan Fungsi Sinamot Pada Etnik Batak Toba. Buddayah: Jurnal Pendidikan
Antropologi, 2.

Firmando, H. B. (2021). Kearifan Lokal Sistem Kekerabatan Dalihan Na Tolu Dalam Merajut Harmoni
Sosial Di Kawasan Danau Toba. Aceh Anthropological Journal, 5.

Fransiskus, P. (2016). Amoris Laetitia (Sukacita Kasih) (F. X. Adisusanto & B. Prasasti Harini Tri
(Ed.); K. K. KWI (Penerj.)). Departemen Dokumentasi dan Penerangan Konferensi Waligereja
Indonesia.

Galed, D. O. (2020). Perkawinan in Fieri Dan Perkawinan in Facto Esse Dalam Pemahaman Yuridis
Gereja Katolik. Jurnal Hukum Magnum Opus, 3(1), 57-68.
https://doi.org/10.30996/jhmo.v3i1.3011

Halawa, A. A. (2019). Nilai Unitas (Monogam) Perkawinan Katolik Dalam Terang Biblis. Logos, 14(2),
52-67. https://doi.org/10.54367/logos.v14i2.338

Harahap, A. H., & Siahaan, H. M. (1987). Orientasi Nilai-nilai Budaya Batak. Sanggar Willem
Iskandar.

Joseph Pothier, G. (2018). On The Sacramentality Of Marriage: The Divergence Of Canon Law And
Theology And The Inability To Maintain The Presumption Of Facere Quod Facit Ecclesia.
University of South Africa.

Kitab Hukum Kanonik (I1). (2016). Konferensi Wali Gereja Indonesia.

Kowe, A., Endi, Y., Suherli, S., & Pao, S. (2024). Makna Belis Dalam Perkawinan Matrilineal
Masyarakat Ngada (Ditinjau Berdasarkan Kitab Hukum Kanonik No. 1062). Jurnal Adat dan
Budaya, 6 (1), 94-103.

4. https://doi.org/10.56393/intheos.v4i10.2502 395 https://journal.actual-insight.com/index.php/intheos



In Theos: Jurnal Pendidikan Agama dan Teologi, 4 (10) 2024 Hal 386 — 396
Peran Sinamot Dan Dalihan Na Tolu Dalam Perkawinan Batak Toba Menurut Ajaran Gereja Katolik
Covin Lumban Gaol ¢, Rocky Aditia Sitohang 2, Yohanes Endi ®

Lawler, M. G., & Salzman, T. A. (2022). Pope Francis, Civil Unions, and Same-Sex Marriage:
Theological Reflections. Irish Theological Quarterly, 87(1), 3-21.
https://doi.org/10.1177/00211400211060630

Loka, E. V., Mba, Y., Sali, M., & Endi, Y. (2023). Tradisi Belis Menurut Pandangan Gereja Katolik (
Studi Kritis Terhadap Perkawinan Adat Ende-Lio Berdasarkan KHK No . 1057 ). Borneo
Rewiew: Jurnal Lintas Agama dan Budaya, 2(1), 52—-61.

Loka, E. V., Sali, Y. M. M., & Endi, Y. (2023). Tradisi Belis Menurut Pandangan Gereja Katolik (Studi
Kritis Terhadap Perkawinan Adat Ende-Lio Berdasarakan KHK No. 1057). Borneo Review:
Jurnal Lintas Agama dan Budaya, 2 (1), 52-67.

Lon, Y. S. (2019). Hukum Perkawinan Sakramental Dalm Gereja Katolik. Kanisius.

Lumban Tobing, P. (1956). The Structure of the Toba-Batak Belief in the High God. Jacob van Campen.

Manurung, L. W. (2021). Strategi Bertutur Menolak dan Strategi Kesantunan Dalam Peristiwa Tutur
Marhata Sinamot (Negosiasi Mahar) Pada Pernikahan Adat Batak Toba.

Marbun, E. P., Mawara, J. E. T., & Damis, M. (2023). Tradisi Sinamot dalam Perkawinan Adat Suku
Batak Toba di Kecamatan Limo Kota Depok. Jurnal Holistik, 16.

Paulus I1, P. Y. (2011). Familiaris Consortio (R. Hardawiryana (Penerj.)). Departemen Dokumentasi
dan Penerangan Konferensi Waligereja Indonesia.

Paulus I1, P. Y. (2016). Kitab Hukum Kanonik: Edisi Resmi Bahasa Indonesia [ Codex luris Canonici]
(R. Rubiyatmoko (Ed.); 5 ed.). Konferensi Waligereja Indonesia.

Phillips, P. (2016). Gaudium et Spes. In Journal of Catholic Social Thought (Vol. 13, Nomor 2).
https://doi.org/10.5840/jcathsoc20161327

Purba, E. P., & Lastri. (2021). Pengaruh Upa Tulang, Jumlah Ulos, Pekerjaan, Dan Pendidikan
Terhadap Sinamot: Kasus Perkawinan Batak Toba Di Medan. Jurnal Manajemen dan Bisnis,
21.

Robb, A. (2015). The Relationship between a Theological Understanding of Marital Commitment and
a Juridical Articulation of Marital Consent in Sacramental Marriages in the United States.
Duquesne University.

Siahaan, N. B. A. (1964). Sejarah Kebudayaan Batak. CV. Napitupulu & Sons.

Sihombing, T. M. (1986). Filsafat Batak Tentang Kebiasaan-kebiasaan Adat Istiadat. Balai Pustaka.

Simanjuntak, B. A. (2009). Konflik Status dan Kekuasaan Orang Batak Toba. Yayasan Obor.

Simanjuntak, B. A. (2011). Pemikiran Tentang Batak: Setelah 150 Tahun Agama Kristen di Sumatera
Utara. Yayasan Obor.

Simanjuntak, M. S. R., Tampubolon, F., & Siahaan, J. (2021). Marhata Sinamot at Toba Ethnic
Wedding Ceremony: Antropolinguistic Study. Konfrontasi Jurnal: Culture, Economy, and
Social Changes, 8.

Siregar, T. M. S,, Br Ginting, A. P., Lestari, D., Christian, J., & Nurfarah. (2023). Sinamot Tradition In
Traditional Toba Batak Weddings. Interdisciplinary Journal of Advanced Research and
Innovation, Vol. 1, No.

Sirumapea, B. (1994). Perkawinan Batak Toba Dalam Terang Ajaran Kristiani (Suatu Analisis
Filosofis Antropologis). STFT Widya Sasana.

Situmorang, D. R. (2018). Tradisi Sinamot dalam Adat Perkawinan dan Implikasinya terhadap Relasi
Kekerabatan dalam Masyarakat Suku Batak Toba di Tarutung, Tapanuli Utara, Sumatera Utara.
Jurnal Pendidikan dan Kebudayaan.

Tius, T. (2018). Makna dan Fungsi Tradisi Sinamot dalam Pernikahan Batak Toba di Kecamatan
Mandau. JOM FISIP, Vol. 5: ed.

Vergouwen, J. G. (1985). Masyarakat dan Hukum Adat Batak Toba. Pustaka Azet.

Veronica, S., & Azeharie, S. S. (2021). Phenomenology Study on Young Women of Batak Toba in
Jakarta About Sinamot. Advances in Social Science, Education and Humanities Research, 655.

Weaver, N. K. (2019). Marriage and Family: A Christian Theological Foundation. Anselm Academic.

4. https://doi.org/10.56393/intheos.v4i10.2502 396 https://journal.actual-insight.com/index.php/intheos



