
 

 
Jurnal Pengabdian Kepada Masyarakat 
2026, 6(1), 42-53 
        https://doi.org/10.56393/jpkm.v6i1.3880  

 
Jurnal  
Pengabdian kepada 
Masyarakat 

 

 

This work is licensed under a Creative Commons Attribution-ShareAlike 4.0 International 
License. Allows readers to read, download, copy, distribute, print, search, or link to the full texts 
of its articles and allow readers to use them for any other lawful purpose. The journal hold the 
copyright. 

 

Internalisasi Nilai Hampahari dalam Program Sekolah Perdamaian 
Adat sebagai Upaya Penguatan Toleransi Siswa di Sekolah 
Menengah Atas 

Firman 1     , Ricky Zulfauzan 1     , Ali Sunarno 1*     , Asep Ikbal 1     , Yunus Praja Panjika 1     ,  

Kharisma Nugraha Putra 1     
1 Universitas Palangka Raya, Indonesia 
* Author Correspondence 

Riwayat Artikel :  
Diterima : 13 Desember 2025;  Direvisi : 30 Desember 2025;  Disetujui : 12 Januari 2026. 

Abstrak 

Artikel ini membahas sosialisasi program Sekolah Perdamaian Adat di SMAN 2 Palangka Raya sebagai upaya 
menginternalisasikan nilai-nilai kearifan lokal Dayak, khususnya hampahari, dalam memperkuat karakter 
toleransi dan budaya damai pada generasi muda. Program ini dilatarbelakangi oleh meningkatnya tantangan 
intoleransi, radikalisme, serta rendahnya literasi budaya lokal di kalangan pelajar, meskipun Kalimantan 
Tengah memiliki tradisi adat yang kaya akan nilai keharmonisan seperti Huma Betang, handep, dan hapakat. 
Melalui metode partisipatoris yang melibatkan ceramah interaktif, diskusi, refleksi, dan simulasi penyelesaian 
konflik, sebanyak 37 siswa mengikuti rangkaian kegiatan yang diawali pretest dan diakhiri post test. Hasil 
penelitian menunjukkan peningkatan signifikan pemahaman dan refleksi siswa, ditandai oleh kenaikan skor 
rata-rata dari sekitar 47 pada pre-test menjadi sekitar 83 pada post-test serta pergeseran kualitas jawaban esai 
ke kategori lebih tinggi. Program ini membuktikan bahwa pendidikan berbasis kearifan lokal mampu 
memperkuat literasi budaya, membangun kesadaran multikultural, serta menumbuhkan perilaku damai yang 
relevan dengan konteks kehidupan remaja masa kini. Dengan demikian, integrasi nilai-nilai lokal dalam 
pendidikan formal menjadi strategi efektif dalam membentuk generasi toleran dan berkarakter sosial budaya 
yang kuat. 
Kata kata kunci:  
Hampahari; Kearifan Lokal; Pendidikan Perdamaian; Toleransi; Generasi Muda. 

Abstract 

The Internalization of Hampahari Values through the Sekolah Perdamaian Adat Program to 
Strengthen Tolerance among Senior High School Students. This article examines the sosialisation of the 
Indigenous Peace School program at SMAN 2 Palangka Raya as an effort to internalize Dayak local wisdom 
values, particularly hampahari, in strengthening tolerance and a culture of peace among young generations. The 
program was initiated in response to the growing challenges of intolerance, radicalism, and the declining level of 
local cultural literacy among students, despite Central Kalimantan’s rich indigenous traditions that promote 
social harmony, such as Huma Betang, handep, and hapakat. Employing a participatory approach, the program 
engaged 37 students through interactive lectures, group discussions, reflective activities, and conflict resolution 
simulations, preceded by a pre-test and followed by a post-test. The results indicate a significant improvement in 
students’ understanding and reflective capacity, as evidenced by an increase in the average score from 
approximately 47 in the pre-test to around 83 in the post-test, along with a shift in the quality of essay responses 
toward higher categories.. The program demonstrates that peace education grounded in local wisdom not only 
enhances cultural literacy but also fosters multicultural awareness and constructive social behavior. Therefore, 
integrating indigenous values into formal education represents an effective strategy for cultivating tolerant, 
culturally rooted, and socially responsible young citizens. 
Keywords:  
Hampahari; Local Wisdom; Peace Education; Tolerance; Young Citizen. 

 

Contact : Corresponding author e-mail: alisunarno@fkip.upr.ac.id 
 How to Cite: Firman, F., Zulfauzan, R., Sunarno, A., Ikbal, A., Panjika, Y. P., & Putra, K. N. Internalisasi 

Nilai Hampahari dalam Program Sekolah Perdamaian Adat sebagai Upaya Penguatan Toleransi Siswa di 
Sekolah Menengah Atas. Jurnal Pengabdian Kepada Masyarakat, 6(1), 42–53. 
https://doi.org/10.56393/jpkm.v6i1.3880   

https://journal.actual-insight.com/index.php/jpkm/index
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://doi.org/10.56393/jpkm.v6i1.3880
https://journal.actual-insight.com/index.php/jpkm/index
https://doi.org/10.56393/jpkm.v6i1.3880
https://orcid.org/0009-0005-2796-4998
https://orcid.org/0009-0009-2194-8945
https://orcid.org/0009-0003-3168-5612
https://orcid.org/0000-0001-9188-8348
https://orcid.org/0009-0009-8806-3500
https://doi.org/10.56393/jpkm.v6i1.3880
https://orcid.org/0009-0005-2991-7933


 
Jurnal Pengabdian Kepada Masyarakat 

2026, 6(1), 42-53 
https://doi.org/10.56393/jpkm.v6i1.3880 

 

 
43 

 
 

Pendahuluan 

Kalimantan Tengah sebagai wilayah yang kaya akan keragaman etnis, budaya, dan 

agama memiliki potensi besar dalam membangun peradaban damai. Potensi ini semakin kuat 

berkat keberadaan kearifan lokal masyarakat Dayak yang sejak lama menjadi pedoman dalam 

menjaga keharmonisan sosial. Filosofi Huma Betang mengajarkan hidup bersama dalam 

keberagaman, menjunjung tinggi kesetaraan, toleransi, dan kebersamaan dalam satu rumah 

besar sebagai simbol persatuan (Seran & Mardawani, 2020). Nilai handep (gotong royong) dan 

hapakat (musyawarah mufakat) menjadi mekanisme sosial yang memastikan setiap persoalan 

diselesaikan secara kolektif dan damai (Pramono et al., 2024). Sementara itu, tradisi angkat 

hampahari, yakni proses “mengangkat saudara” sebagai upaya penyelesaian konflik, berfungsi 

sebagai jembatan rekonsiliasi untuk memulihkan hubungan yang retak dan mengembalikan 

keharmonisan antarindividu maupun kelompok (Zulfauzan et al., 2024).  

Tradisi Angkat Hampahari pada masyarakat Dayak merupakan proses simbolis 

pengangkatan saudara untuk menyelesaikan konflik, memulihkan hubungan retak, dan 

mengembalikan harmoni antarkelompok melalui ikatan darah semu yang mendorong 

solidaritas abadi. Konsep ini serupa dengan Pela Gandong di Ambon, di mana ikatan 

persaudaraan adat antar-negeri Muslim dan Kristen menekankan toleransi serta kesetaraan, 

terbukti efektif meredam konflik 1999-2002 dan membangun perdamaian lintas agama 

(Masringor, J., & Sugiswati, B., 2017). Sementara itu, Dalihan Na Tolu pada budaya Batak 

mengandalkan tiga pilar kekerabatan (dongan sabutuha, boru, hulahula) untuk musyawarah 

berbasis hormat adat, menciptakan keseimbangan sosial yang mencegah sengketa berulang 

(Harahap et al., 2023). Ketiganya mencerminkan kekayaan kearifan lokal Indonesia dalam 

rekonsiliasi, dengan nilai perdamaian yang berpijak pada ikatan simbolis, kohesi kolektif, dan 

pencegahan konflik jangka panjang.Seluruh kearifan lokal ini membentuk sistem nilai yang 

kuat untuk mencegah perpecahan, memperkuat solidaritas, serta menanamkan budaya dialog 

dan saling menghormati, sehingga menjadi benteng penting bagi generasi muda Kalimantan 

Tengah dalam menghadapi ancaman radikalisme dan intoleransi.  

Sayangnya, nilai-nilai luhur tersebut belum sepenuhnya masuk ke dalam sistem 

pendidikan formal atau kegiatan ekstrakurikuler sekolah. Kondisi demikian juga terjadi di 

SMAN 2 Palangka Raya dimana pada tahun ajaran 2024/2025 tercatat memiliki peserta didik 

sebanyak 1.741 orang yang memiliki keberagaman suku, agama, etnis dan latar belakang budaya. 

Berdasarkan hasil observasi awal dan diskusi dengan pihak SMAN 2 Palangka Raya, ditemukan 

bahwa meskipun siswa memiliki interaksi sosial yang cukup baik, pemahaman mendalam 

tentang nilai-nilai toleransi dan perdamaian berbasis budaya lokal masih terbatas. 

Nilai-nilai Hampahari yang mencerminkan hidup berdampingan dalam harmoni, saling 

menghargai, dan menyelesaikan konflik dengan cara musyawarah sebenarnya telah menjadi 

fondasi dalam menciptakan kehidupan yang harmonis pada masyarakat Dayak di Kalimantan 

Tengah (Zulfauzan et al., 2024). Namun, tantangan global seperti radikalisme dan intoleransi 

dapat mengancam keharmonisan tersebut, terlebih di kalangan generasi muda (Komala, 2025; 

Waruwu et al., 2020). Situasi ini menjadi semakin mendesak mengingat meningkatnya 

pengaruh media sosial, derasnya arus informasi tanpa filter, dan terbukanya ruang penyebaran 

ideologi ekstrem kepada kalangan remaja. Survei nasional oleh Badan Nasional 

Penanggulangan Terorisme (BNPT) pada tahun 2022 mengungkap bahwa hampir 50% pelajar 

https://doi.org/10.56393/jpkm.v6i1.3880


 
Jurnal Pengabdian Kepada Masyarakat 

2026, 6(1), 42-53 
https://doi.org/10.56393/jpkm.v6i1.3880 

 

 
44 

 
 

dan mahasiswa di Indonesia pernah terpapar konten bermuatan radikalisme secara daring, baik 

melalui media sosial, aplikasi pesan instan, maupun situs propaganda (Agustin et al., 2023). 

Selaras dengan itu, laporan tahunan Setara Institute tentang ideks Toleransi 2024 mencatat 

bahwa tingkat intoleransi di lingkungan sekolah cenderung meningkat dalam lima tahun 

terakhir, ditandai dengan maraknya diskriminasi berbasis agama dan keyakinan serta 

melemahnya penghayatan terhadap nilai nilai Pancasila dan kebhinekaan (Setara Institute, 

2025).  

Kondisi demikian juga tercermin secara lokal di Kalimantan Tengah. Menurut Dinas 

Komunikasi dan Informatika Provinsi Kalimantan Tengah, dalam laporan statistik digital tahun 

2023, lebih dari 78% remaja usia sekolah di Kalimantan Tengah adalah pengguna aktif media 

sosial, dan sebagian besar dari mereka tidak memiliki literasi kritis terhadap informasi yang 

beredar, termasuk yang bermuatan provokatif dan anti-kebhinekaan (Diskominfo Kalteng, 

2023). Ini memperlihatkan adanya urgensi untuk membekali generasi muda dengan wawasan 

toleransi, kesadaran budaya, serta kemampuan menyaring narasi yang bertentangan dengan 

nilai-nilai kebangsaan.  

Berdasarkan permasalahan tersebut, diperlukan sebuah intervensi pendidikan yang 

terstruktur, kontekstual, dan berbasis budaya lokal sebagai alternatif pembelajaran karakter 

dan toleransi. Salah satu pendekatan strategis dan relevan secara sosiokultural adalah melalui 

internalisasi nilai-nilai kearifan lokal Dayak, seperti Hampahari sebagai sebuah tradisi yang 

menjunjung tinggi musyawarah, pengakuan kekerabatan sosial, dan penyelesaian konflik tanpa 

kekerasan. Integrasi nilai Hampahari dalam pembelajaran di sekolah bukan hanya melestarikan 

budaya lokal, tetapi juga menjadi instrumen untuk membangun ketahanan ideologis dan sosial 

siswa di tengah tantangan zaman (Zulfauzan et al., 2024). Berdasarkan latar belakang tersebut, 

maka penting untuk dilakukan internalisasi nilai kearifan lokal Suku Dayak pada siswa sekolah 

dengan judul "Sekolah Perdamaian Adat: Pendidikan Nilai-Nilai Hampahari Pada Generasi 

Muda di SMAN 2 Palangka Raya". 

Metode 

Kegiatan pengabdian kepada masyarakat ini dilaksanakan di SMAN 2 Palangka Raya, Jl. 

K.S. Tubun No. 2, Langkai, Kecamatan Pahandut, Kota Palangka Raya, Kalimantan Tengah, 

dengan melibatkan 37 siswa sebagai subjek utama yang berperan aktif dalam seluruh rangkaian 

program Sekolah Perdamaian Adat. Metode yang digunakan adalah pendekatan partisipatoris 

yang menempatkan siswa tidak hanya sebagai penerima manfaat, tetapi juga sebagai aktor 

pembelajaran dalam memahami dan menginternalisasi nilai-nilai hampahari sebagai kearifan 

lokal masyarakat Dayak dalam membangun perdamaian, melalui strategi ceramah interaktif, 

diskusi, refleksi pengalaman, dan latihan aplikatif. Pengumpulan data dilakukan menggunakan 

instrumen pre-test dan post-test yang masing-masing terdiri atas 10 soal pilihan ganda dan 1 

soal esai, yang telah divalidasi oleh pakar kearifan lokal Dayak, untuk mengukur pengetahuan 

awal dan peningkatan pemahaman siswa. Analisis data dilakukan secara kualitatif deskriptif 

dengan menghitung rata-rata skor, mendeskripsikan perubahan pola jawaban pre–post test, 

serta melakukan pengkodean manual terhadap jawaban esai berdasarkan kategori pengetahuan 

dasar nilai hampahari, aplikasi perdamaian, dan refleksi diri, yang diperkuat melalui triangulasi 

dengan catatan observasi partisipasi siswa selama kegiatan. Keabsahan data dijaga melalui 

https://doi.org/10.56393/jpkm.v6i1.3880


 
Jurnal Pengabdian Kepada Masyarakat 

2026, 6(1), 42-53 
https://doi.org/10.56393/jpkm.v6i1.3880 

 

 
45 

 
 

validasi pakar dan cross-check antarpeneliti, sehingga hasil pengabdian disajikan dalam bentuk 

narasi deskriptif, tabel distribusi jawaban, dan kutipan representatif yang mencerminkan 

dampak kegiatan terhadap penguatan karakter damai siswa. 

Hasil dan Pembahasan 

Pelaksanaan program Sekolah Perdamaian Adat di SMAN 2 Palangka Raya yang 

berfokus pada pendidikan nilai-nilai hampahari menunjukkan hasil yang positif terhadap 

peningkatan pemahaman dan kesadaran siswa mengenai pentingnya perdamaian berbasis 

kearifan lokal Dayak. Kegiatan yang melibatkan 37 siswa ini berlangsung secara partisipatif, di 

mana peserta tidak hanya menjadi penerima materi, tetapi juga terlibat aktif dalam diskusi, 

refleksi, dan pemaknaan ulang nilai hampahari dalam konteks kehidupan mereka. 

 
Gambar 1. Pelaksanaan Kegiatan 

 

Kegiatan dimulai dengan pretest untuk mengukur kemampuan awal peserta. Pretest 

dilakukan dengan memberikan 10 pertanyaan pilihan ganda dan 1 soal uraian. Hasil pretest 

menunjukkan bahwa sebagian besar siswa belum memiliki pemahaman yang memadai 

mengenai hampahari sebagai mekanisme adat dalam penyelesaian konflik melalui proses 

“pengangkatan saudara.” Pengetahuan peserta mengenai konsep hidup damai berbasis budaya 

lokal juga masih terbatas pada pemahaman umum tentang toleransi tanpa mengaitkannya 

dengan tradisi setempat.  

Hasil pre-test terhadap 37 siswa SMAN 2 Palangka Raya menunjukkan bahwa tingkat 

pengetahuan awal siswa masih relatif rendah. Pada tes pilihan ganda, skor siswa berada pada 

rentang 30–60 dengan rata-rata sekitar 47, yang menandakan bahwa sebagian besar siswa belum 

menguasai konsep dasar materi secara optimal. Sementara itu, hasil soal esai memperlihatkan 

bahwa 18 siswa berada pada kategori rendah, 14 siswa pada kategori sedang, dan hanya 5 siswa 

yang mencapai kategori tinggi. Temuan ini menunjukkan bahwa sebelum kegiatan pengabdian 

https://doi.org/10.56393/jpkm.v6i1.3880


 
Jurnal Pengabdian Kepada Masyarakat 

2026, 6(1), 42-53 
https://doi.org/10.56393/jpkm.v6i1.3880 

 

 
46 

 
 

dilaksanakan, pemahaman konseptual dan kemampuan elaborasi siswa masih terbatas, 

sehingga diperlukan intervensi edukatif untuk meningkatkan hasil belajar siswa. 

 

 
Gambar 2. Hasil analisis pretest siswa 

 

Temuan berdasarkan hasil pretest menunjukkan beberapa poin penting yaitu: Pertama, 

bahwa mayoritas siswa belum memahami makna Huma Betang, handep, hapakat, maupun 

hampahari. Jawaban mereka cenderung umum dan tidak spesifik. Beberapa peserta bahkan 

mengosongkan jawaban, terutama pada pertanyaan uraian, yang mengindikasikan bahwa 

mereka belum pernah mendapatkan penjelasan formal terkait nilai-nilai tersebut. 

Kedua, hasil pretest menunjukkan bahwa jawaban masih umum dan kurang kontekstual 

Pada pertanyaan tentang toleransi dan penerapannya, siswa hanya memberikan 

jawaban dasar seperti “tidak membeda-bedakan teman” atau “saling menghargai.” Meskipun 

jawaban tersebut tidak keliru, temuan ini menunjukkan bahwa pemahaman mereka masih 

berada pada level umum dan belum menyentuh konteks budaya Kalimantan Tengah. Hal ini 

terlihat dari belum mampunya siswa mengaitkan konsep toleransi dengan tradisi penyelesaian 

konflik lokal seperti angkat hampahari, yang sejatinya menawarkan pendekatan rekonsiliatif 

dan pemulihan hubungan dalam kerangka adat Dayak. 

Ketiga, jawaban siswa menunjukkan bahwa mereka lebih memahami konsep toleransi 

dalam perspektif umum daripada dalam kerangka budaya Kalimantan Tengah. Temuan ini 

mengindikasikan bahwa literasi budaya lokal siswa masih terbatas, terutama terkait 

pemahaman nilai-nilai adat seperti hampahari, handep, dan hapakat. Kondisi tersebut 

menggambarkan adanya kesenjangan literasi budaya yang perlu dijembatani melalui 

pendidikan kontekstual yang menekankan kearifan lokal sebagai bagian integral dari 

pembentukan karakter. 

Beberapa temuan kunci ini menunjukkan bahwa integrasi kearifan lokal dalam 

pembelajaran perdamaian masih jarang disentuh dalam pendidikan formal. Kondisi tersebut 

menyebabkan nilai-nilai adat seperti hampahari dan filosofi Huma Betang kurang tereksplorasi 

sebagai sumber pembelajaran karakter yang kontekstual dan bermakna bagi siswa. Oleh karena 

itu, program pengabdian ini menjadi relevan untuk mengisi kesenjangan tersebut dengan 

menghadirkan pendidikan perdamaian yang berakar pada budaya lokal Kalimantan Tengah. 

Kegiatan selanjutnya adalah tahap pemaparan materi. Pada tahap ini, siswa 

menunjukkan antusiasme yang tinggi, terlihat dari keaktifan mereka dalam bertanya, 

https://doi.org/10.56393/jpkm.v6i1.3880


 
Jurnal Pengabdian Kepada Masyarakat 

2026, 6(1), 42-53 
https://doi.org/10.56393/jpkm.v6i1.3880 

 

 
47 

 
 

menjawab, dan memberikan contoh kasus saat sesi diskusi berlangsung. Penyajian nilai-nilai 

hampahari, handep, hapakat, dan filosofi Huma Betang melalui ceramah interaktif bukan hanya 

memberikan pemahaman teoritis, tetapi juga membuka ruang bagi siswa untuk menafsirkan 

ulang nilai-nilai tersebut dalam konteks kehidupan mereka. Banyak siswa mengungkapkan 

bahwa ini adalah pertama kali mereka memahami angkat hampahari secara substantif sebagai 

mekanisme adat dalam memulihkan hubungan pascakonflik. Sebelumnya, sebagian dari 

mereka hanya mengetahui istilah tersebut sebagai tradisi atau upacara adat, tanpa memahami 

nilai rekonsiliasi dan penguatan relasi sosial yang terkandung di dalamnya. 

 

  
Gambar 3. Pemaparan Materi 

 

Diskusi kelompok yang difasilitasi berjalan dinamis dan menghasilkan elaborasi 

pemikiran yang lebih kaya. Siswa mulai mengaitkan nilai-nilai budaya tersebut dengan 

pengalaman interpersonal di sekolah. Misalnya, beberapa siswa menceritakan pengalaman 

konflik kecil seperti kesalahpahaman saat bekerja dalam kelompok, perselisihan karena saling 

ejek, hingga pertentangan pendapat dalam kegiatan organisasi. Mereka kemudian mencoba 

merefleksikan bagaimana pendekatan hampahari dapat diterapkan dalam situasi tersebut, 

misalnya dengan melakukan pengakuan kesalahan secara terbuka, saling memaafkan, dan 

membangun kembali hubungan pertemanan melalui dialog. 

Salah satu kelompok siswa memberikan contoh konkret tentang kasus perpecahan 

dalam kelompok belajar akibat pembagian tugas yang tidak adil. Dengan menggunakan sudut 

pandang hapakat, mereka menyimpulkan bahwa solusi yang lebih efektif adalah merundingkan 

tugas bersama dan mencapai mufakat agar tidak ada pihak yang merasa terbebani. Sementara 

kelompok lainnya mengidentifikasi kasus konflik yang sempat membesar di lingkungan sekolah 

melalui media sosial, di mana mereka kemudian mengusulkan penerapan nilai handep sebagai 

bentuk kerja sama seluruh pihak untuk meredam ketegangan dan menciptakan suasana belajar 

yang kondusif kembali. 

Lebih jauh, beberapa siswa juga mampu memetakan relevansi filosofi Huma Betang 

dalam kehidupan multikultural di sekolah. Mereka menyadari bahwa keberagaman etnis, 

https://doi.org/10.56393/jpkm.v6i1.3880


 
Jurnal Pengabdian Kepada Masyarakat 

2026, 6(1), 42-53 
https://doi.org/10.56393/jpkm.v6i1.3880 

 

 
48 

 
 

agama, dan latar belakang sosial di SMAN 2 Palangka Raya membutuhkan sikap toleran dan 

kesediaan untuk hidup berdampingan secara damai, sebagaimana konsep “satu rumah besar” 

dalam Huma Betang mengajarkan persatuan dalam perbedaan. Pemahaman ini menunjukkan 

bahwa siswa tidak hanya memahami nilai budaya secara normatif, tetapi juga mampu 

menginternalisasikannya dalam bentuk perilaku yang mendukung keharmonisan lingkungan 

sekolah. Dengan demikian, proses pemaparan materi dan diskusi tidak hanya meningkatkan 

pengetahuan kognitif siswa mengenai kearifan lokal Dayak, tetapi juga mendorong mereka 

untuk melakukan analisis kritis dan menghubungkan nilai-nilai tersebut dengan dinamika 

sosial yang mereka hadapi sehari-hari. Hal ini menunjukkan keberhasilan pendekatan 

partisipatoris dalam menumbuhkan kesadaran damai berbasis budaya lokal pada generasi 

muda. 

Rangkaian kegiatan pengabdian diakhiri dengan post tes untuk meiliah hasil dari akhir 

yang diperoleh peserta. Post test dilakukan dengan memberikan 10 pertanyaan pilihan ganda 

dan 1 soal uraian. Hasil post-test menunjukkan adanya peningkatan yang signifikan 

dibandingkan dengan hasil pre-test. Pada tes pilihan ganda, skor siswa meningkat ke rentang 

70–90 dengan rata-rata sekitar 83, jauh lebih tinggi dibandingkan rata-rata pre-test yang hanya 

mencapai sekitar 47. Peningkatan ini juga tercermin pada hasil soal esai, di mana jumlah siswa 

pada kategori tinggi meningkat dari 5 siswa pada pre-test menjadi 22 siswa pada post-test, 

sementara kategori rendah menurun drastis dari 18 siswa menjadi 3 siswa. Perubahan ini 

mengindikasikan bahwa kegiatan pengabdian kepada masyarakat mampu meningkatkan 

pengetahuan, pemahaman konseptual, serta kemampuan siswa dalam menguraikan dan 

mengaitkan materi dengan konteks nyata secara lebih baik dibandingkan kondisi awal sebelum 

intervensi dilakukan.  

 

 
Gambar 4. Hasil Postest 

 

Berdasarkan hasil post tes, terdapat beberapa poin peningkatan pengetahuan dan 

pemahaman siswa antara lain: Pertama, terjadi peningkatan pemahaman terhadap nilai budaya 

Dayak. Mayoritas siswa mampu memilih jawaban yang benar pada bagian pilihan ganda, 

khususnya yang berkaitan dengan konsep-konsep dasar kearifan lokal Dayak. Pada aspek 

pemahaman tentang Huma Betang, sebagian besar siswa menunjukkan bahwa mereka 

memahami rumah panjang tersebut bukan hanya sebagai bangunan fisik, tetapi juga sebagai 

simbol kerukunan, kebersamaan, dan kehidupan harmonis dalam keberagaman. Selain itu, 

https://doi.org/10.56393/jpkm.v6i1.3880


 
Jurnal Pengabdian Kepada Masyarakat 

2026, 6(1), 42-53 
https://doi.org/10.56393/jpkm.v6i1.3880 

 

 
49 

 
 

siswa juga mampu mengidentifikasi nilai handep dan hapakat sebagai prinsip penting dalam 

budaya Dayak yang menekankan kerja sama, gotong royong, serta penyelesaian persoalan 

melalui musyawarah mufakat. Pemahaman yang baik juga terlihat pada soal mengenai fungsi 

angkat hampahari, di mana mayoritas siswa mengetahui bahwa tradisi ini merupakan 

mekanisme adat yang digunakan untuk rekonsiliasi dan pemulihan hubungan setelah 

terjadinya konflik. Temuan ini menunjukkan bahwa siswa telah memiliki bekal kognitif yang 

cukup kuat terkait konsep-konsep dasar kearifan lokal, meskipun kedalaman pemahaman 

mereka tetap perlu diperkuat melalui pembelajaran yang lebih kontekstual dan aplikatif. 

Kedua, munculnya jawaban kontekstual pada bagian uraian. Pada bagian pertanyaan 

uraian, siswa mulai mampu memberikan contoh konkret penerapan nilai-nilai perdamaian adat 

dalam kehidupan sekolah, yang menunjukkan proses internalisasi yang lebih mendalam 

dibandingkan sekadar penguasaan konsep. Beberapa siswa menuliskan bahwa konflik kecil 

seperti kesalahpahaman antarteman dapat diselesaikan dengan pendekatan rekonsiliasi, yaitu 

saling memaafkan dan memperbaiki hubungan tanpa mencari siapa yang paling bersalah, 

selaras dengan prinsip angkat hampahari. Siswa juga menekankan pentingnya tidak 

memperpanjang masalah agar suasana kelas tetap harmonis, serta memulihkan hubungan 

pertemanan melalui percakapan terbuka dan itikad baik. Selain itu, nilai hapakat tercermin 

dalam jawaban yang menyoroti penggunaan musyawarah untuk pengambilan keputusan dalam 

kerja kelompok, sehingga setiap anggota merasa dihargai. Mereka juga menunjukkan 

pemahaman akan pentingnya menghindari perilaku diskriminatif berdasarkan perbedaan 

agama, suku, atau latar budaya, sebagai bentuk penghormatan terhadap keberagaman. Secara 

keseluruhan, respons siswa mengindikasikan kemampuan mengaitkan nilai hampahari dan 

kearifan lokal Dayak lainnya dengan situasi nyata dalam pergaulan sehari-hari di sekolah, 

menunjukkan adanya perkembangan dalam kesadaran sosial dan resolusi konflik berbasis 

budaya lokal. 

Ketiga, sikap siswa lebih reflektif dan inklusif. Dibandingkan dengan pretest, jawaban 

post test lebih menggambarkan kesadaran akan keberagaman dan pentingnya menjaga 

hubungan sosial. Siswa juga tampak memahami bahwa penyelesaian konflik memerlukan 

proses pemulihan relasi, bukan sekadar menentukan siapa salah dan benar. Peningkatan 

pemahaman yang terlihat dalam perbandingan pretest dan post test membuktikan bahwa 

kegiatan ini berhasil memperkuat literasi budaya dan kesadaran toleransi siswa. 

Pengintegrasian kearifan lokal dalam pendidikan perdamaian terbukti mampu memberikan 

landasan yang kuat bagi pembentukan karakter inklusif dan harmonis. Program ini tidak hanya 

menambah pengetahuan siswa, tetapi juga membangun sikap reflektif yang membantu mereka 

menerapkan nilai-nilai tersebut dalam kehidupan sekolah. Dengan demikian, Sekolah 

Perdamaian Adat berkontribusi dalam memperkuat identitas budaya sekaligus memperkaya 

pendekatan pendidikan karakter melalui nilai-nilai hampahari yang relevan untuk generasi 

muda Kalimantan Tengah.  

Hasil perbandingan antara pretest dan post-test menunjukkan peningkatan signifikan 

dalam literasi budaya siswa, terutama terkait pemahaman mekanisme adat Dayak dalam 

menjaga perdamaian. Peningkatan ini menunjukkan bahwa program Sekolah Perdamaian Adat  

memberikan kontribusi nyata terhadap penguatan pemahaman siswa mengenai nilai budaya 

https://doi.org/10.56393/jpkm.v6i1.3880


 
Jurnal Pengabdian Kepada Masyarakat 

2026, 6(1), 42-53 
https://doi.org/10.56393/jpkm.v6i1.3880 

 

 
50 

 
 

lokal seperti hampahari. Secara teoritis, fenomena ini dapat dijelaskan melalui konstruktivisme 

Vygotsky yang menekankan bahwa pemahaman siswa dibangun melalui interaksi sosial dan 

konteks budaya yang relevan (Bustomi et al., 2024; Handayani, 2023; Telaumbanua, 2024). 

Nilai-nilai hampahari sebagai tradisi pengangkatan saudara Dayak yang menekankan 

persaudaraan simbolis dan resolusi konflik damai efektif mengubah pola pikir remaja modern 

terpapar media sosial karena menawarkan kontra-narasi autentik terhadap dampak negatif 

seperti perbandingan sosial, kecemasan, dan fragmentasi identitas. Dari perspektif psikologi 

pendidikan, hampahari memperkuat identitas budaya melalui cultural psychology dan social 

learning theory Bandura, membangun growth mindset serta empati via pengalaman partisipatif 

gotong royong yang kontras dengan konsumsi pasif digital, sehingga menggantikan sikap 

individualis menjadi kolaboratif serta toleran berkelanjutan (Septarinjani, et.al., 2025). Integrasi 

dalam pendidikan adat seperti Sekolah Perdamaian Adat memastikan cultural congruence, 

meningkatkan ketahanan mental dan perilaku pro-sosial di era globalisasi. 

Pendekatan partisipatoris yang digunakan dalam program terbukti efektif dalam 

mendorong siswa untuk mengembangkan refleksi kritis mengenai isu perdamaian dan 

keberagaman. Keterlibatan aktif dalam diskusi, permainan edukatif, dan simulasi adat 

memungkinkan siswa membangun kesadaran kritis (critical consciousness) sebagaimana 

dikemukakan Freire dalam teori pedagogi dialogis (Asep, 2023; Pandie, 2022). Penelitian 

terdahulu juga mendukung temuan ini dengan menunjukkan bahwa pembelajaran berbasis 

dialog budaya meningkatkan empati dan keterampilan resolusi konflik pada peserta didik 

(Awang & Che Mat, 2016). 

Integrasi kearifan lokal ke dalam pendidikan perdamaian memperkaya perspektif siswa 

tentang nilai-nilai sosial dan budaya yang menopang kehidupan harmonis. Nilai-nilai lokal 

seperti hampahari tidak hanya menjadi objek pengetahuan, tetapi juga diinternalisasi sebagai 

pedoman perilaku dalam interaksi sosial. Temuan ini konsisten dengan konsep culturally 

responsive teaching yang menekankan bahwa pembelajaran menjadi lebih bermakna ketika 

dikaitkan dengan konteks budaya peserta didik (Charoensilp, 2024; Hutchison & McAlister-

Shields, 2020; Ma et al., 2024; Patras et al., 2025). Hal ini sebagaimana dibuktikan dalam 

beberapa penelitian terdahulu mengenai peningkatan karakter toleransi melalui pendidikan 

berbasis kearifan lokal (Andayani, 2013; Uswatul Mardliyah et al., 2025). 

Peningkatan pemahaman siswa mengenai nilai adat menunjukkan bahwa identitas 

budaya berperan penting dalam membangun karakter damai. Di wilayah seperti Kalimantan 

Tengah, yang kaya akan keragaman budaya dan memiliki tradisi penyelesaian konflik berbasis 

adat, pendidikan yang mengintegrasikan nilai lokal memiliki urgensi tinggi. Hal ini sejalan 

dengan beberapa penelitian yang menemukan bahwa internalisasi nilai budaya lokal dapat 

menurunkan kecenderungan perilaku intoleran di kalangan remaja (Hamid et al., 2024; Latifah 

& Falaq, 2024; Rizqi et al., 2025). 

Secara umum, program Sekolah Perdamaian Adat memberikan bukti empiris bahwa 

pendidikan perdamaian berbasis budaya lokal dapat berfungsi sebagai strategi transformatif 

dalam meningkatkan kesadaran sosial dan kemampuan hidup harmonis. Pendekatan ini tidak 

hanya meningkatkan kompetensi kognitif siswa, tetapi juga memfasilitasi perkembangan afektif 

dan sosial yang dibutuhkan untuk menghadapi dinamika keberagaman di lingkungan sekolah 

https://doi.org/10.56393/jpkm.v6i1.3880


 
Jurnal Pengabdian Kepada Masyarakat 

2026, 6(1), 42-53 
https://doi.org/10.56393/jpkm.v6i1.3880 

 

 
51 

 
 

dan masyarakat. Dengan demikian, hasil kegiatan ini memperkuat pandangan bahwa 

pendidikan multikultural berbasis kearifan lokal merupakan pondasi penting dalam 

membangun masyarakat yang inklusif dan toleran (Agus Salim & Wedra Aprison, 2024; 

Normilawati, 2025; Setiarsih, 2016). 

Dengan meningkatnya internalisasi nilai-nilai budaya Dayak pasca program, siswa 

diharapkan mampu menjadi agen perdamaian yang efektif dalam lingkungan sosial mereka. 

Pemahaman yang lebih mendalam mengenai nilai hampahari dan filosofi hidup harmonis 

lainnya memungkinkan siswa mengembangkan perilaku konstruktif dalam penyelesaian 

konflik sehari-hari. Oleh karena itu, program ini dapat dianggap sebagai langkah strategis 

dalam memperkuat ketahanan sosial dan membangun generasi muda yang berkarakter damai 

dan berwawasan budaya. 

Simpulan 

Program Sekolah Perdamaian Adat di SMAN 2 Palangka Raya berhasil meningkatkan 

pemahaman dan kesadaran siswa mengenai nilai-nilai kearifan lokal Dayak, khususnya 

hampahari, sebagai dasar pembentukan karakter damai. Hasil perbandingan pretest dan post 

test menunjukkan adanya peningkatan signifikan dalam literasi budaya lokal, kemampuan 

refleksi, serta kecakapan siswa dalam mengaitkan nilai-nilai adat dengan penyelesaian konflik 

dan kehidupan sosial di sekolah. Melalui pendekatan partisipatoris, diskusi, dan pembelajaran 

dialogis, siswa tidak hanya memahami nilai budaya secara teoritis, tetapi juga mampu 

menginternalisasikannya dalam perilaku nyata seperti musyawarah, kerja sama, rekonsiliasi, 

dan penghargaan terhadap keberagaman. Temuan ini menunjukkan bahwa integrasi kearifan 

lokal dalam pendidikan perdamaian merupakan strategi efektif untuk memperkuat ketahanan 

sosial, membangun sikap inklusif, serta menumbuhkan generasi muda yang berkarakter 

toleran, berbudaya, dan mampu menjadi agen perdamaian di lingkungan sekolah maupun 

masyarakat. Secara praktis, hasil ini memberikan implikasi bagi pengambil kebijakan 

pendidikan di Kalimantan Tengah untuk mengadopsi dan mereplikasi model “Sekolah 

Perdamaian Adat” melalui integrasi ke dalam kurikulum muatan lokal, program penguatan 

profil pelajar Pancasila, serta pelatihan guru berbasis kearifan lokal, sehingga nilai-nilai adat 

Dayak dapat diimplementasikan secara berkelanjutan dan kontekstual di berbagai satuan 

pendidikan. 

Ucapan Terima Kasih 

Penulis menyampaikan ucapan terima kasih kepada Lembaga Penelitian dan 

Pengabdian kepada Masyarakat Universitas Palangka Raya atas dukungan pendanaan yang 

diberikan sehingga kegiatan pengabdian kepada masyarakat ini dapat terlaksana dengan baik. 

Ucapan terima kasih juga disampaikan kepada Kepala SMAN 2 Palangka Raya yang telah 

memberikan fasilitasi dan dukungan selama pelaksanaan kegiatan. Apresiasi yang setinggi-

tingginya penulis sampaikan kepada seluruh siswa SMAN 2 Palangka Raya yang telah 

berpartisipasi secara aktif dan antusias dalam setiap rangkaian kegiatan. Selain itu, penulis juga 

mengucapkan terima kasih kepada seluruh tim pengabdian kepada masyarakat atas kerja sama, 

dedikasi, dan kontribusi yang diberikan sehingga kegiatan ini dapat berjalan secara efektif dan 

mencapai tujuan yang telah ditetapkan. 

https://doi.org/10.56393/jpkm.v6i1.3880


 
Jurnal Pengabdian Kepada Masyarakat 

2026, 6(1), 42-53 
https://doi.org/10.56393/jpkm.v6i1.3880 

 

 
52 

 
 

References 

Agustin, I. C., Tantimin, S. H., & Situmeang, D. A. (2023). Peran Badan Nasional 
Penanggulangan Terorisme (BNPT) dalam menanggulangi radikalisme dan terorisme 
di Indonesia. Fundamental: Jurnal Ilmiah Hukum, 12(2). 
https://doi.org/10.34304/jf.v12i2.188 

Agus Salim, & Aprison, W. (2024). Pendidikan multikultural berbasis kearifan lokal. Jurnal 
Penelitian Ilmu Pendidikan Indonesia, 3(1). https://doi.org/10.31004/jpion.v3i1.213 

Andayani, T. R. (2013). Peningkatan toleransi melalui budaya tepa sarira (Pengembangan model 
pendidikan karakter berbasis kearifan lokal). Dalam Prosiding Seminar Nasional 
Parenting 2013. 

Asep, A. M. (2023). Maqālāt Luqmān: Spektrum pedagogis dialogis Freire. Kaipi: Kumpulan 
Artikel Ilmiah Pendidikan Islam, 1(1). https://doi.org/10.62070/kaipi.v1i1.28 

Awang, A., & Che Mat, A. (2016). Pengalaman pengajaran dan pembelajaran sejarah berasaskan 
dialog antara budaya di dalam kelas. E-Journal of Arabic Studies & Islamic Civilization, 
3. 

Bustomi, Sukardi, I., & Astuti, M. (2024). Pemikiran konstruktivisme dalam teori pendidikan 
kognitif Jean Piaget dan Lev Vygotsky. Jurnal Review Pendidikan dan Pengajaran, 7(4). 
https://journal.universitaspahlawan.ac.id/index.php/jrpp 

Charoensilp, P. (2024). Intercultural sensitivity as a factor in perceived culturally responsive 
teaching of teachers in Northern Thailand. REFLections, 31(1). 
https://doi.org/10.61508/refl.v31i1.271669 

Hamid, A., Ritonga, S., & Nst, A. M. (2024). Kearifan lokal Dalihan Na Tolu sebagai pilar 
toleransi beragama pada masyarakat Tapanuli Selatan. Jurnal Ilmu Sosial dan 
Humaniora, 13(1). https://doi.org/10.23887/jish.v13i1.74809 

Handayani, N. N. L. (2023). Determinasi model rekonstruksi sosial Vygotsky berbasis teknik 
scaffolding terhadap sikap sosial dan hasil belajar IP. Lampuhyang, 14(1). 
https://doi.org/10.47730/jurnallampuhyang.v14i1.326 

Harahap, A. S., Mulyono, H., Nuzul, A. N. A., Milhan, M., & Siregar, T. (2023). Dalihan Na Tolu 
as a model for resolving religious conflicts in North Sumatera: An anthropological and 
sociological perspective. Samarah: Jurnal Hukum Keluarga dan Hukum Islam, 7(3), 
1943–1970. https://doi.org/10.22373/sjhk.v7i3.13091 

Hutchison, L., & McAlister-Shields, L. (2020). Culturally responsive teaching: Its application in 
higher education environments. Education Sciences, 10(5). 
https://doi.org/10.3390/educsci10050124 

Komala, Y. W. (2025). Pluralisme budaya dan toleransi beragama: Strategi membangun harmoni 
sosial dalam konteks kehidupan berbangsa yang multikultural. Khazanah: Jurnal Studi 
Ilmu Agama, Sosial, dan Kebudayaan, 1(1). 
https://jurnalp4i.com/index.php/khazanah/article/view/5130 

Latifah, M., & Falaq, Y. (2024). Menggali kearifan lokal dan toleransi umat beragama Dukuh 
Patihan Tanjungrejo Jekulo Kudus. Society: Jurnal Jurusan Tadris Ilmu Pengetahuan 
Sosial, 15(2). https://doi.org/10.20414/society.v15i2.11741 

Ma, X., Lin, S. E., Gu, M., Sun, J., & Ma, J. (2024). The meaning, value, and realisation of internet-
based culturally responsive teaching. Applied Mathematics and Nonlinear Sciences, 
9(1). https://doi.org/10.2478/amns.2023.2.00167 

Masringor, J., & Sugiswati, B. (2017). Pela Gandong sebagai sarana penyelesaian konflik. 
Perspektif: Kajian Masalah Hukum dan Pembangunan, 22(1), 66–79. 
https://doi.org/10.30742/perspektif.v22i1.589 

https://doi.org/10.56393/jpkm.v6i1.3880
https://doi.org/10.34304/jf.v12i2.188
https://doi.org/10.31004/jpion.v3i1.213
https://doi.org/10.62070/kaipi.v1i1.28
https://journal.universitaspahlawan.ac.id/index.php/jrpp
https://doi.org/10.61508/refl.v31i1.271669
https://doi.org/10.23887/jish.v13i1.74809
https://doi.org/10.47730/jurnallampuhyang.v14i1.326
https://doi.org/10.3390/educsci10050124
https://jurnalp4i.com/index.php/khazanah/article/view/5130
https://doi.org/10.20414/society.v15i2.11741
https://doi.org/10.2478/amns.2023.2.00167
https://doi.org/10.30742/perspektif.v22i1.589


 
Jurnal Pengabdian Kepada Masyarakat 

2026, 6(1), 42-53 
https://doi.org/10.56393/jpkm.v6i1.3880 

 

 
53 

 
 

Normilawati, N. N. (2025). Eksplorasi nilai-nilai kearifan lokal dalam pendidikan multikultural 
Kurikulum Merdeka. Journal of Society and Scientific Studies, 1(1). 
https://doi.org/10.62504/scientiva.v1i1 

Pandie, R. D. Y. (2022). Feodalisme budaya suku Boti menurut perspektif teori Paulo Freire 
tentang pendidikan yang membebaskan dan implementasinya dalam pendidikan agama 
Kristen [Skripsi, Universitas Kristen Indonesia]. Repository UKI. 
http://repository.uki.ac.id/10400/ 

Patras, Y. E., Japar, M., Rahmawati, Y., & Hidayat, R. (2025). Integration of culturally responsive 
teaching approach, local wisdom, and gamification in Pancasila education to develop 
students’ multicultural competence. Educational Process: International Journal, 14. 
https://doi.org/10.22521/edupij.2025.14.45 

Pramono, A., Karunia, L., Putra, B. Y., Novi, N., Naomi, K., & Jayanti, J. (2024). Nilai-nilai 
kearifan lokal (local wisdom) tradisi Handep Hapakat pada masyarakat Kalimantan 
Tengah (Studi masyarakat Desa Rantau Asem). Jurnal Sociopolitico, 6(2). 
https://doi.org/10.54683/sociopolitico.v6i2.141 

Rizqi, M., Norhidayani, N., Sari, A. R. P., Putra, A. P., & Ansari, M. R. (2025). Pendidikan karakter 
berbasis kearifan lokal untuk meningkatkan toleransi antar siswa beda agama di 
tingkat SMP. Jurnal Penelitian Ilmu Pendidikan Indonesia, 4(2). 

Septarinjani, H., Amelia, S., Efendi, R., Oktara, T. W., & Delano, V. (2025). Integrasi psikologi 
pendidikan dan kearifan lokal dalam mewujudkan pembelajaran kontekstual. 
Indonesian Journal of Educational Counseling, 9(2), 144–156. 
https://doi.org/10.30653/001.202592.505 

Seran, E. Y., & Mardawani, M. (2020). Kearifan lokal rumah betang suku Dayak Desa dalam 
perspektif nilai filosofi hidup (Studi etnografi: Suku Dayak Desa, Desa Ensaid Panjang 
Kecamatan Kelam Permai). Jurnal Pekan: Jurnal Pendidikan Kewarganegaraan, 5(1). 
https://doi.org/10.31932/jpk.v5i1.703 

Setara Institute. (2025). Indeks Kota Toleran (IKT) 2024. Setara Institute. 
Setiarsih, A. (2016). Penguatan identitas nasional melalui pendidikan multikultural berbasis 

kearifan lokal. Dalam Prosiding Seminar Nasional PGSD Universitas PGRI Yogyakarta. 
Telaumbanua, A. (2024). Teori Vygotsky: Penerapan teori belajar sosial kultural melalui 

pembelajaran pendidikan agama Kristen dalam membentuk karakter iman siswa. 
Sanctum Domine: Jurnal Teologi, 14(1). https://doi.org/10.46495/sdjt.v14i1.274 

Uswatul Mardliyah, S., Ula, S. N. N., Banggu, M., Wahid, B., Kamaluddin, Rais, L., Bakar, A., & 
Mawardi, M. (2025). Pendidikan nilai-nilai sosial budaya lokal sebagai upaya 
menanamkan toleransi pada siswa SD Muhammadiyah 1 Kota Sorong. Abdimas: Papua 
Journal of Community Service, 7(2). https://doi.org/10.33506/pjcs.v7i2.4452 

Waruwu, D., Nyandra, M., & Erfiani, N. M. D. (2020). Pemberdayaan modal sosial sebagai model 
pencegahan radikalisme untuk menciptakan harmoni sosial di Bali. Jurnal Kajian Bali 
(Journal of Bali Studies), 10(2). https://doi.org/10.24843/jkb.2020.v10.i02.p08 

Zulfauzan, R., Sunarno, A., Firman, A., Ikbal, A., & Panjika, Y. P. (2024). Implementasi resolusi 
konflik dalam perspektif hukum adat (Adat Recht) suku Dayak Dusun Malang di Desa 
Hurung Enep Kabupaten Barito Utara. Jurnal Paris Langkis, 5(2), 45–54. https://e-
journal.upr.ac.id/index.php/parislangkis 

 

https://doi.org/10.56393/jpkm.v6i1.3880
https://doi.org/10.62504/scientiva.v1i1
http://repository.uki.ac.id/10400/
https://doi.org/10.22521/edupij.2025.14.45
https://doi.org/10.54683/sociopolitico.v6i2.141
https://doi.org/10.30653/001.202592.505
https://doi.org/10.31932/jpk.v5i1.703
https://doi.org/10.46495/sdjt.v14i1.274
https://doi.org/10.33506/pjcs.v7i2.4452
https://doi.org/10.24843/jkb.2020.v10.i02.p08
https://e-journal.upr.ac.id/index.php/parislangkis
https://e-journal.upr.ac.id/index.php/parislangkis

